

مجلة علمية نصف سنوية محكمة تعنى بالسيرة النبوية وأدبياتها

تنشــر البحـــوث بثــلاث لغــــات: العـربية، والإنكليـزية، والفـرنسية

تصدر عن العتبة العباسية المقدسة دار الرســــــول الأعظمﷺ

السنة الخامسة.. المجلد الخامس.. العدد التاسع لسنة Δ۲۰۲۵ لسنة Δ۲۰۲۵











تتضمن ارجاعات ببليوجرافية.

النص باللغة العربية ؛ ومستخلصات باللغة العربية.

ISSN: 2789-4290

1. محمد (صلى الله عليه وآله وسلم)، نبي الاسلام، 53 قبل الهجرة- 11 هجري--دوريات. 2 .السيرة النبوية--دوريات. 3. كارليل، توماس،1795-1881. كتاب الابطال. 4. الاسلام والاستشراق والمستشرقون. أ. العتبة العباسية المقدسة. دار الرسول الأعظم صلى الله عليه وآله وسلم (كربلاء، العراق). ب. العنوان.

#### LCC: BP75.2 N335 2025 VOL. 5 NO. 9

مركز الفهرسة ونظم المعلومات التابع لمكتبة ودار مخطوطات العتبة العباسية المقدسة الفهرسة أثناء النشر



ردمد: ۲۷۸۹ - ۲۷۸۹ ردمد الالكتروني: ٢٧٨٩ - ٢٧٨٩

المكتبة الوطنية / الفهرسة اثناء النشر

رقم الايداع في دار الكتب والوثائق العراقية في بغداد (٥٧٦) لسنة (٢٠٢٢م)

الرمز البريدي للعتبة العباسية المقدسة: ٥٦٠٠١

صندوق البريد (ص.ب) :٢٣٢

كربلاء المقدسة / جمهورية العراق

Tel: +964 760 235 5555 http://daralrasul.com

Email: daralrasul@alameedcenter.iq







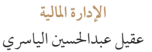


الانبياء (١٠٧)



هيأة التحرير

البحريـن جـــــامعة البحريــــن/ استشــارى إدارة أعمــال وإدارة مــوارد بشــرية العيراق أ.د. جــــواد النصـــر الله جـــامعة البصـــرة/كليــــة الاداب/قســـم التاريخ/التاريـخ الاســلامس أ.د. حسيــــن داخل البهادلي العــــراق الجامعـــة العـــــراقية/كلية الاداب/قسـم التـــاريخ/التاريخ الاســلامس العــراق أ.د. حسيــن على الشرهانـي جامعـة ذي قار/كليـة التربيـة للعلــوم الأنسانية/قســم التاريخ/التاريـخ الاســلامي أ.د. خالــــد محــــرّم لىنيان جامعـة بيـروت الاســلامية / كليــة الشــريعة / قســم التربيــة الاســلامية العــراق جامعـة بغداد/كليـة ابــن رشــد للعلــوم الانسانية/قســم التاريخ/التاريـخ الاســلامس لبنيان أ.د. دلال عبــــــاس الحاميعة اللبينانية / الادب المقيان أ.د. سامى حمود الحاج جاسم العــراق الجامعـة المسـتنصرية/كلية التربية/قسـم التاريخ/التاريـخ الاســلامي أ.د. صاحــــب أبـــو جنـــام العبراق الجـــامعة المستنصـــرية/كليـــة الاداب/قسـم اللغـة العربية/اللغـة العراق أ.د. عبد الجبـار نـاجي الياســـري جامعـة البصـرة/ كليـة الاداب/ قســم التاريخ/التاريـخ الاســلامي العراق جـــــامعة وأســط/كليــــة التـــــربية/قســم اللغـة العربية/اللغـة العــراق ا.د. فلام حســـــن الاســـدي الجــــامعة المسـتنصرية/ كليـة الأداب/ قســم التاريخ/التاريـخ الاســلامس العــراق أ.د. ليـــث قـابـــل الوائـلي جـــامعة كــربلاء/كليـــة التربيـة للعلّـوم الانسانية/قسـم اللغـة العربية/اللغـة أ.د. مهران اسماعيــــــلی استران جامعـة الالهيـات والاديـان / كليـة العقيـدة والاديـان / قسـم الحضـارة الاســلامية الجزائسر أ.د. نـــور الـــدين ابـــو لحية جامعـة بـــاتنة/ كليــة العلـــوم الاســلامية/ قســـم اصـول الديـن العيراق أ.د. هـــاشم داخل الدراجــــ جـــامعة ميســـان/كليـــة التربية/قســم علــوم القرآن/التاريـخ الاســلامى



#### الادارة الفنية

م.د.ياسين خضير عبيس حسن علي عبد اللطيف المرسومي

# الموقع الإلكتروني

أ.م.د. محمد محسن العبادي م.د. محمد جاسم عبد ابراهيم عقيل مسلم الخيزاعي

## النشر و التوزيع محمد خليل الاعرجي علي مهدي الصائغ

التصميم حسين عقيل ابو غريب

> الإخراج الطباعي علي ماميثة



## قصيدةٌ نُـؤَرِّخُ فيها مَجَلَّـةَ ((نَبِيُّنَـا))، وهي مجلَّـةٌ عِلْمِيَّـةٌ نصْفُ سَنَويَّةٍ ثُعنَى بالسِّيرِةِ النَّبَويَّـةِ وأدبيَّاتِها تَصدرُ عن دارِ الرسولِ الأعظـم التَّابِعـة إلى العتبـة العَبَّاسـيَّة المقدَّسـة

#### على الصفار الكربلائي

وَهْوَ على أَفْق السَدَّرَي زَاهِ آياتُ ذِكِيِّرِ حَرْفُهَا هَادِرُ ورحمةٌ وَفَيْضُهَا زَاحِسُرُ طه وَفِي محرَابه سَاه وَهْ وَ بِأَخْلَا قِ السِّمَا لَا اللَّهِ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ ا وَجَوُّنَا مِنَ نَشْرِهِ عَاطَّ أو جَاهِلُ أو مُلحِدٌ كَاهِلَ مُكذِّبًا فِهْوَ إِذَنْ خَاسَبِ يَجِجُبُّــُهُ لَيــــَلُ وَلا ناكـــــَــ بْٱلْصطَٰفَ ي وَهْ وَ لَنَا جَابِ لِ بحَـِق مَــنْ بــه المَــدَى بَاهــــَـ بِالحُجِّــِّجِ الْعُليَــا وَذَٰا وَافِـــ في ظِـل عبَّـاس أتَــى النَّاصِـــ مُتَّعَ في إصْدَارِهَا النَّاظِرُ وَنِّطْمُنا السَّعْيِهَا شَاكِرُ تُكْتَبُ وَالْقَولُ بِهَا سَائِرُ مَصْدِرُ إِشْعَاعٍ وَذًا سَاحِرٍ فَهُ وَ لَهَ اَ طُولَ اللَّهَ يَاشِرُ ( ((نَبيُّنَا عُنْوَانُهِ الظَّاهِ لِللَّاهِ الظَّاهِ لِـرُ))

((1177+ 174

ابن وره ظاهر رُ هي اللَّوحَ غَنَّتْ بَهِ \_\_وَسِرَاجٌ بَيتَرُدَارُ مِسَا وةَ مَــا مثلَـــهُ أسَـوةً ـدْعُو إلى اللِّهَ بجَــوف الدَّجي وَ بَشِيَــَرُ وَنَذِيْــَـرٌ مَعَاً بِرِتُهُ أَرِيـــرَّ عَجَنَّاتِــهِ أَرَيْــرَّ عُذَاتِــهِ اللهَ مَا قَالَ بِحَقِّ الهَادَي وَأَحْمَدُ الْمُحْتَالِ أَبْوِرُ وَمَا اعَلَينَا غَيرُ أَنْ نَهتَ دِي وَنَنْشُ حَرِ السَّعِرِة مَقَرُونَــة وَالْيَصُومَ فِي ظَلَ الْوَقَا وَالْإِبَا ((نَبِيَّنَا)) مَجِلَّةٌ هَاهُنَا ثُ فَي سَيرة خَير الْوَرَي سَي لُغَاتِ ثُلَثَتْ قَدْ بَدَتْ سَي لُغَاتِ ثُلَثَتْ قَدْ بَدَتْ سَيْدً بَدَتْ سَيَةً دَارُ الرَّسُولِ لَهَا وَكَ فَ عَبَّاسَ رِعنَى زَبِرَهَا زِدْ تِسْ عَةً مَجَلَّةٌ أُرَخَتْ:

(9)

+

+

+117))

دليل الباحث

- تعنى المجلة بنشر البحوث الأصيلة التي تتناول بالدراسة شخص النبى الأعظم عليه وسيرته المباركة.

- تخضع البحوث المرسلة إلى التقويم لبيان صلاحيتها للنشر، ولا تعاد إلى أصحابها سواء قبلت أم رفضت.

-تخضع الأبحاث المستلمة لبرنامج الاستلال العالمي (Turnitin).

- تنسيق مصادر البحث يكون وفق تنسيق شيكاغو Chicago البحث يكون وفق تنسيق مصادر البحث يكون وفق تنسيق المصادر.

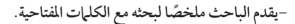
- يُبلّغ الباحث بالقبول أو الرفض لبحثه من دون ضرورة إبداء أسباب الرفض.

- يلتزم الباحث بمنهج البحث العلمي المتعارف، وأن لا يكون البحث منشورًا سابقًا ويقدم الباحث تعهدا خاصًا بذلك.

-تستقبل المجلة البحوث الكترونيا على الايميل:

daralrasul@alameedcenter.iq و ورقیا بنسخة واحدة مع قرص مــدمج (cd) بخط simpelied Arabic

-ألا يتجاوز عدد كلمات البحث (١٠٠٠) كلـــمة.



-تتضمن الصفحة الأولى من البحث اسم الباحث وعنوانه

(جهة العمل) ورقم الهاتف والبريد الألكتروني.

-إرفاق الـسيرة العلمية للباحث.

-تعبر الأفكار المنشورة في المجلة عن آراء كاتبيها.

-حقوق الطبع والنشر والتوزيع للمجلة او من تخوله.

- يراعى في أسبقية النشر تاريخ تقديم البحث مع مراعاة سياسة المجلة في تنوع البحوث المنشورة.

MEXEMEXEM

### للتواصل:

Tel: +964 760 235 5555

Email: daralrasul@alameedcenter.iq





كلمة العدد

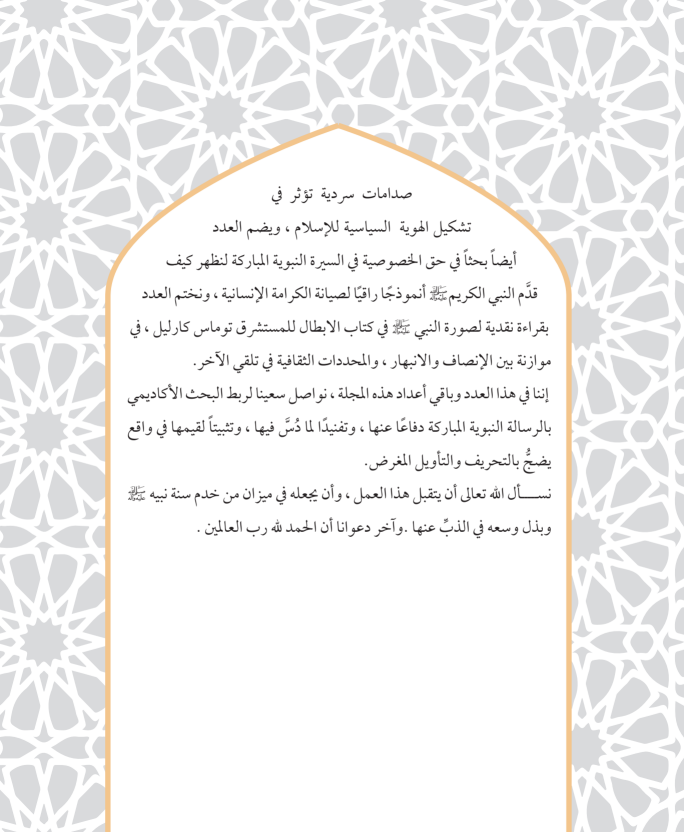


الحميد لله

الذي أرسل نبيَّه بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كلِّه، وكفى به شاهداً ومبشراً ونذيراً، والصلاة والسلام على محمد المصطفى، الذي أضاءت نبوته العقول، وارتفعت برسالته القيم، وعلى آله الميامين وصحبه المنتجبين.

في كل عدد من مجلة نبينا عَنَيْلَة ، نجدد الوصل مع السسيرة النبوية المباركة ، لا بوصفها سرداً ماضوياً فحسب ، بل بوصفها معيناً متجدداً للفهم ، وساحة للتأمل ، وميداناً للمراجعة والتحليل العلمي، في وجه ما يثار من إشكالاتٍ أو يطرح من تصورات مغلوطةٍ أو مؤدلجة .

وفي هذا العدد التاسع، نسلط الضوء على محاور متعددة تعيد مساءلة السيرة النبوية المباركة في ضوء المعاني الشرعية والسياسية والاجتهاعية والفكرية. ففي بحث الهجرة النبوية نعيد قراءة هذه الحادثة المؤسسة في ضوء المفهوم الشرعي والسياسي، لنكشف أبعادها في بناء الدولة وتثبيت الهوية. وفي قراءة نقدية لصورة الرسول الأعظم عليه في الكتابات الغربية حتى زمن الحروب الصليبية، نتبع ملامح التصوير الغربي له، بين التحريف والتوظيف، ونرصد خطورة القراءة المؤدجة للقرارة الكريم والحديث النبوي الشريف وما تفرزه من





المحتويات

١١ الهجرة النبوية المباركة إلى المدينة المنورة - المفهوم الشرعي والسياسي -

أ.د. عبد الكريم خليفة حسن الشبلي / تونس

و مورة الرسول الأعظم ﷺ في الكتابات الغربية حتى زمن الحروب الصليبية أ.د. ناصر عبد الرزاق عبد الرحن العنزي/ العراق

١٧ القراءة المؤداجة للقرآن الكريم والحديث النبوي صدام السرديات والنصوص في تشكيل الهوية السياسية للإسلام

أ.م.د. مجتبى محمدعلي يحيى الحلو/ العراق

٩٥ حق الخصوصية في السيرة النبوية المباركة

د. مشتاق عبدمناف محمدتقى الحلو/ العراق

۱۳۵ محمد رسول الله ﷺ في كتاب الأبطال للمستشرق توماس كارليل – دراسة نقدية –

م. د. آزر عبد الكاظم إسهاعيل السلطاني/ العراق



الهجرة النبويتة المباركة إلى المدينة المنوّرة -المفهوم الشرعي والسياسي-





قسم التاريخ- كلية الأداب والعلوم الانسانية- جامعة جندوبة - تونس chebliabdelkrim@yahoo.com











Journal Homepage: http://nabiyuna.com ISSN: 2789-4290 (Print) ISSN 2789-4304 (Online)



تاريخ التسلّم: ٤ / ٢/ ٢٠٢٥ تاريخ التسلّم: ٤ / ٢/ ٢٠٢٥ تاريخ القبول: ١٩ / ٢٠٢٥ الريخ النشر: ١ / ٦ / ٢٠٢٥ السنة(٥) – المجلد(٥) العدد(٩)

كانون الأول ٢٠٢٥م DOI: 10.55568/n.v5i9.17-39



الهجرة النبوية المباركة إلى المدينة المنوّرة

المفهوم الشرعي والسياسي عبد الكريم خليفة حسن الشبلي المحمد الكريم خليفة حسن الشبلي المحمد بندوبة / كلية الآداب والعلوم الانسانية / قسم التاريخ، تونس المحمد وللها chebliabdelkrim@yahoo.com

#### الملخص

للهجرة النبوية رمزية خاصة وقيمة عظيمة في التاريخ الإسلامي فضلاً عن السيرة النبوية. فلم تكن الهجرة النبوية إلى المدينة مجرد ردّة فعل لاضطهاد قريش، بل كانت نقلة جوهرية في تاريخ الدعوة الإسلامية، فقد قَرَنَ الله تعالى بين الهجرة والجهاد والولاء أو الولاية للمشروع الرسالي. وخطّط لها النبيّ لتكون المدينة قاعدة ارتكاز للدعوة والدولة الإسلامية. المدينة المنورة دار الهجرة، دستورها الصحيفة وركائزها ثلاثة: الأمة الواحدة، والوطن أو المدينة، وسلطة النبي يله يرجع إليه الجميع، وهو لم يضطر لاستخدام القوة ليفرض هذه النظم على العرب بدوها وحضرها، ولم يغصب أحدًا عليها وخاصة من اليهود والمنافقين الذين مردوا على النفاق وكابروا في رفض



الهجرة فتخلَّفوا حول المدينة. وامتنعوا عن الالتحاق بالأمَّة الإسلامية التي أسسها النبي عَلَيْهُ

عنوانًا جامعًا جديدًا للمجتمع الإسلامي..

فكيف يمكن قراءة الهجرة النبوية سياسيًّا وشرعيًّا في ضوء القرآن الكريم وصحيح روايات أهل البيت ؟

المخطط

١ - مفهوم الهجرة النبوية

٢ - رمزية الهجرة النبوية

٣- التنظيم النبوي لمجتمع دار الهجرة واقتصادها

\_\_\_\_\_

الكلمات المفتاحية: الهجرة النبوية - دار الهجرة - الصحيفة - الأمة - المؤاخاة - التاريخ الإسلامي



المقدمة

تعرّضت رواية السيرة العظيمة للرسول الأكرم على للمحاصرة ومنع التدوين إلى منتصف القرن ٢هـ/ ٨م، فشابها الكثير من التحريف والافتراء والتشويه على أيدي وُعّاظ السلاطين؛ خدمة لأهوائهم وشرعنة وتبريرًا لما اقترفه أولياؤهم من انحرافات، دون أن يتورّعوا من النيل من أعظم شخصية دينية وقيادية في التاريخ، وتشويه سيرته عمدًا أو بشكل غير مباشر\*، عبر دسٍّ نصوص مُخْتَلقة في كتب السيرة والتاريخ تُسيء إلى صورة الرسول على وتنسب إليه ما لا يليق به، وأبرز مثال على ذلك روايات الإسرائيليات. فنجد أمامنا مصادر جزئية لا تغطّي السيرة بشكل كامل، فضلا عن تضارب رواياتها وعدم انسجامها موضوعيًا وأيديولوجيّا، تلقّفها الاستشراق ليسيء للإسلام وللنبي على.

من هنا يحتاج المؤرخ المنصف إلى تجاوز السردية الرسمية وتفكيك الظاهرة التاريخية وتفسيرها متسلّحًا بمنهج علميّ موضوعيّ، ينطلق من قراءة الوثيقة التاريخية (شفوية أو مكتوبة أو مصوّرة أو أثريّة..). يتميّز المؤرخ من غيره ، بمنهجيّة علمية صارمة نحتاجها في دراسة السيرة النبوية، باعتهاد منهج استقرائي يستقصي مختلف الحيثيّات والظرفيّات التي حفّت بأحداثها مهما قلّ أو علا شأنها: اقتصادية وسياسية واجتهاعية ودينية وعسكرية.. لفهم إطار الحدث التاريخي وتفاصيله وأبعاده: الزمان والمكان والفاعل والفعل.. من ناحية معرفية ومنهجية تتباين القراءات الضيّقة عن مناهج الفكر المعاصر وأدواته، فتبقى قاصرة عن فهم السنن التاريخية ومسيرة التاريخ الإنساني، فنجد أنفسنا اليوم أمام: تقليد الاستشراق وترديد إسقاطاته ونظرياته وفق مقولة «المغلوب مولع بالاقتداء بالغالب» أ.. وبين استنساخ المصادر السابقة ونقد رواياتها من دون تمحيص، يغلب هذا المنحي على الكتابات العربية القديمة،

١ ابن خلدون عبد الرحمن، المقدمة (١٩٩٠)، . ص١٤٢.

<sup>\*</sup> مثال ذلك إشاعة شبهة محاولة الرسول ﷺ الانتحار أمام صدمة الوحي!! أو إشاعة محاولة التقرّب إلى آلهة المشركين عند نزول سورة النجم وذكر اللات والعزى!! كها أن تدوين ابن إسحاق للسيرة النبوية كان بطلب من أبي جعفر المنصور الذي رفض نسختها الأولى لغياب أي ذكر لجدهم العباس بن عبد المطلب! عبد الكريم الشبلي،"استراتيجية قريش الإعلامية ضد الإسلام" مداد، جامعة المصطفى، عدد ١ سنة ٢٠٠٧. ص٣٤.



فيندر فيها التحقق من صحة الأخبار فضلا عن مناقشتها، واكتفى أكثرها بالسرد ونقل ما جمع من أخبار توافق السائد والمذهب .

الهجرة النبوية هي أهم مراحل السيرة، طالها اللّبس والتحريف وأُسبغ عليها عنوان الجهاد، وأصبح كلُّ مهاجر مجاهداً، لإضفاء الشرعية على هجرة القبائل العربية إلى خارج الجزيرة وإقحامها في حركة الغزوات الكبرى، التي صُوّرت وكأنها فتوحات إسلامية ومجد عظيم، لتبرير نمط إنتاج المغازي الذي انتهجته دولة الخلافة والأمويين خاصة.. فكيف يمكن قراءة الهجرة النبوية سياسيًّا وشرعيًّا في ضوء القرآن الكريم وصحيح روايات أهل البيت الله؟

#### ١ - مفهوم الهجرة النبوية

قَرَنَ الله تعالى بين الهجرة والجهاد، والولاء أو الولاية للمشروع الرسالي. فلم تكن الهجرة النبوية إلى المدينة مجرد ردّة فعل لاضطهاد قريش، بل كانت نقلة جوهرية في تاريخ الدعوة الإسلامية خطّط لها النبيّ عَلَي لتكون المدينة قاعدة ارتكاز للدعوة والدولة الإسلامية. قال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَاهَدُوا بِأَمُوالِهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ الله وَالَّذِينَ آوَوْا وَنَصَرُوا أُولئِكَ بَعْضُهُمْ أُولِياءُ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَلَمَ مُوا وَيَعَمُ وَالْفَيْعِمْ مِنْ شَيْءٍ حَتَّى يُهاجِرُوا هُ الله عمران: ٧٧). بعض وَالَّذِينَ آمَنُوا وَلَمَ مُهاجِرُوا هَا لَكُمْ مِنْ وَلايتِهِمْ مِنْ شَيْءٍ حَتَّى يُهاجِرُوا ﴿ (آل عمران: ٧٧). لم نَعُد مكة مكاناً صالحاً للدعوة، ولا يُرجى دخول فئات جديدة من قريش في الدين الجديد بعد ثلاث عشرة سنة من الدعوة في مكة، فكان لا بُدَّ من الانتقال إلى مركز جديد ينتشر فيه الإسلام بعديداً عن ضغوط قريش ومضايقاتها. وكان اختيار النبيّ على ليشرب بسبب بعدها نسبيًا عن مكّة، ما يجعلها بمأمن من هجهات قريش المفاجئة والمباغتة، ولقربها وإشرافها على طريق تجارة قريش نحو الشام، لتشكّل تهديدًا واضحًا وخطرًا محدقًا يهدّد بضرب مصالحها.. ويضطرّها لتغيير مسلكها ووجهتها خوفًا من تعرّض المسلمين لقوافلها والتحرّش بها، مع تكبّد مزيد مشقة وأكبر مسلكها ووجهتها خوفًا من تعرّض المسلمين لقوافلها والتحرّش بها، مع تكبّد مزيد مشقة وأكبر تكلفة. وقريش لن تسكت أمام أي نكبة تصيب تجارتهم وأرباحهم ومنافعهم المادية. ولن تسكت أمام أي نكبة تصيب تجارتهم وأرباحهم ومنافعهم المادية. ولن تسكت

٢ سالمة محمود محمد عبد القادر، منهجية ابن خلدون في تدوين السيرة (دار الكتب العلمية، ٢٠١٠)، . ص ١٢٠-١٢١.



قريش. وكانت يثرب غنيّة بإمكانيّاتها الزراعيّة، وتنوّع الحرف التي برع فيها أهلها بها يُمكّنها من منافسة مكة مع قدوم المهاجرين إليها، ويؤمّن لها المقاومة في حال التعرُّض للحصار والضغوط الاقتصاديّة من المشركين. ويمكنها أن تشكّل مركزًا اقتصاديّاً منافسًا لمكة لولا التنازع القبليّ المحموم بين عرب الأوس والخزرج وبين يهود قريظة والنضير وقينقاع. وكان الأنصار من الأوس والخزرج يتطلّعون إلى قائد يلتفّون حوله، ينزع عنها العصبيّات المتجذّرة، ويقطع إحن الجاهلية المقيتة وأضغانها، وكان اليهود يستفتحون عليهم وينتظرون النبي الخاتم ليركبوهم! (فلها جاءهم ما عرفوا كفروا به) (البقرة: ٨٩) \* ٣.

حظيت المدينة بمقوّمات مناسبة للمشروع النبوي، إذ كانت محاطةً بعدد من الحواجز الطبيعية التي وفّرت لها نوعاً من التحصين والمنعة، ولم تكن مكشوفة سوى من الجهة الشهالية التي حفر فيها النبي على الخندق لاحقاً، وهي صفات لم تكن موجودة في غيرها من مدن الحجاز. وتُعد كذلك ذات موقع استراتيجي مهم ومتميّز، على طريق القوافل التجاريّة المتّجهة إلى الشام، مما يتيح للمسلمين مراقبة حركة تلك القوافل، وممارسة ضغوطات مختلفة على أصحابها اقتصاديّا وأمنيّا بتهديدها عند الحاجة، وفعلا أفاد المسلمون من هذا الموقع الاستراتيجي في الضغط على قريش ومحاربتها نفسيًا واقتصاديًا وربها استفزازها إلى حدّ استنزاف مواردها ودفعها إلى المواجهة. والملاحظ أنّها تقع على ٤١٠ كلم شهال مكة، ولئن بدت لنا قريبة فإنها تعدّ بعيدة نسبيًا بمقاييس عصر الرسالة، لكنّها أقرب المدن إلى مكة، اختارها النبيّ على لما من مقوّمات جد مناسبة للدعوة الإسلامية ومشروعه الرسالي، ولم يكن اختيارًا عشوائيا، إذ كان مجتمع يشرب متنوّعًا ومنفتحًا تنازعته كتلة يهودية وازنة اقتصاديا واجتهاعيا تنتظر «المنقذ» المخلّص، ويستفتحون به على الأوس والخزرج الكتلة العربية المستضعفة، مما جعله م يتقبّلون الدعوة الإسلامية منذ المرحلة المكية. عمل النبيّ على طيلة ثلاثة مواسم من الحج على لقاء وفودها وإعدادهم وأخذ العهد عليهم ومبايعتهم والنبيّ طيلة ثلاثة مواسم من الحج على لقاء وفودها وإعدادهم وأخذ العهد عليهم ومبايعتهم والنبي تقبّلون النبيّ على النبيّ طيلة ثلاثة مواسم من الحج على لقاء وفودها وإعدادهم وأخذ العهد عليهم ومبايعتهم

٣ عبد الكريم الشبلي، سيرة الرسول الأكرم عي، عمل مرقون، ٢٠٢٤، . ص٥٥-٩٢.

<sup>\*</sup> راجع الصراع بين العرب واليهود في يثرب قبل الإسلام.



في العقبة ثم تأكيد بيعتهم في الثانية ' °. ليهاجر إليهم النبي على ثاني اثنين، فاستقبلوه قائدا وزعيها عليهم، ولم تُستل السيوف ولا أهرقت الدماء، ولم يفرض عليهم الدخول في الإسلام ولم يشترط عليهم أو يُطالبهم بقتال إلى حد معركة بدر. ولم يكن الغزو مطروحًا أمام النبي على آنذاك سوى خطر التهديدات القرشية.. فها المفهوم القرآني للهجرة ؟

الهجرة لغة انتقال الأفراد من بلدهم إلى آخر ليتخذوه وطنًا بديلا، أما اصطلاحًا فللهجرة أبعاد سياسية واجتهاعية واقتصادية. أو اختص المصطلح بتوصيف حركة الرسول أله وسلم من مكة إلى المدينة، وهي الهجرة بامتياز، لما صاحب رحلته من مخاطر وتحديات وجُهد نفسي ومادي، توجت باستقبال الأنصار له نبيًّا وقائدًا، وهذا نصر وتأييد إلهي كبير\* ٧، لما أفضى إليه من إنجازات عظيمة سياسية واجتهاعية وعسكرية فضلا عن الدينية، في وقت قياسي لم يتسنَّ لأحد من القادة في تاريخ الإنسانية.

ولأهميّة الهجرة بوصفها فعلاً وحراكًا دينيًّا وسياسيًّا وتاريخيًّا تأسيسيًّا.. جاء التأكيد القرآني والترغيب النبوي في الهجرة لكل أنواع المستضعفين الذين اضطهدوا في وطنهم وخاصة دينيًا، ويرقى حكمها إلى درجة الوجوب، على أن تكون الهجرة خالصة لله وحده، لمعاضدة الرسول على الإتمام الدعوة \*\* ^. وفُضّل المهاجرون على غيرهم من المؤمنين من الأنصار وذوي السابقة.. فأيّ هجرة ترقى إلى قيمة الهجرة النبوية ومكانتها؟.

٤ الحميري ابن هشام أبو محمد عبد الملك(ت٢١٣هـ)، السيرة النبوية لابن هشام، ت الأبياري، ج٢ (١٩٥٥)، . ص٦٨.

٥ الشبلي، سيرة الرسول الأكرم ﷺ، . ص١١٩.

٦ التوزري، ابن منظور أبو الفضل (ت٧١١هـ)، لسان العرب المحيط مادة (هجر)، ترتيب خياط (دار صادر بيروت).

٧ عبدالملك (ت١٣٣هـ)، السيرة النبوية لابن هشام، . ص ٨٧.

٨ الشبلي، سبرة الرسول الأكرم عليه، . ص١١٨ - ١٢٥.

<sup>.</sup> \* قال تعالى (إلاَّ تَنْصُرُوهُ فَقَلُدُ نَصَرَهُ اللهُ إِذْ أَخْرَجَهُ الَّذِينَ كَفَرُوا ثانِيَ الْنَيْنِ.. فَأَنْزَلَ اللهُ سَكِينَتَهُ عَلَيْهِ وَأَيْدَهُ بِجُنُودٍ لاَ تَرُوها وَجَعَلَ كَلِمَةَ الَّذِينَ كَفَرُوا السُّفْلي وَكِيرَةً اللهِ هِيَ الْعُلْيا ا وَاللهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ التوبة: ٤٠ .

<sup>\*</sup> يحتَاج مبحَثُ الهجرة إلى توسُّع يخرجنا عن مقصد البحث، وبالعودة إلى القرآن الكريم تكرر استعمال المصطلح مرات عديدة، يمكن استخراج معاني مختلفة نحاول الإفادة منها.



قال تعالى فى بيان مكانة المهاجرين في سبيله: ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَجَاهَدُوا فِي سَبِيلِ اللهُ أُولِئِكَ يَرْجُونَ رَحْمَتَ اللهُ وَاللهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ (البقرة: ٢١٨)، ﴿فَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَأُخْرِجُوا مِنْ اللهُ أُولِئِكَ يَرْجُونَ رَحْمَتَ الله وَاللهُ عَنْدُالهُ وَاللهُ عَنْدُا لا أَكفَرَنَ عَنْهُمْ سَيِّئَاتِهِمْ وَلأُدْخِلَنَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ ثَواباً مِنْ عِنْدِ اللهِ وَاللهُ عِنْدَهُ حُسْنُ الثَّوابِ ﴾ (آل عمران: ١٩٥). وأثنى الله تعالى على المهاجرين والأنصار، وهؤلاء كانت هجرته معنويّة؛ لأنهم أحسنوا استقبال ونصرة النبي على وأصحابه في ظل عداوة بقية القبائل، ﴿وَالسَّابِقُونَ الأُوّلُونَ مِنَ اللهُ اجِرِينَ وَالأَنْصارِ وَالَّذِينَ اتَبَعُوهُمْ بِإِحْسانٍ رَضِي عداوة بقية القبائل، ﴿وَالسَّابِقُونَ الأُوّلُونَ مِنَ اللهُ الْجَرِينَ وَالأَنْصارِ وَالَّذِينَ اتَبَعُوهُمْ بِإِحْسانٍ رَضِي عداوة بقية القبائل، ﴿وَالسَّابِقُونَ الأُولُونَ مِنَ اللهُ الْمَارُ خالِدِينَ فِيها أَبُدا ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ عداوة بقية القبائل، ﴿وَالسَّابِقُونَ الأُولُونَ مِنَ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدَ هُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي تَحْتَهَا الأَنْهَارُ خالِدِينَ فِيها أَبُداً ذلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ (التوبة: ١٠٠١) \*. ويُروى عن الرسول يَهُ: «فمن كانت هجرته إلى الله ورسوله فهجرته إلى الله ورسوله فهجرته إلى الله على الله الله عنه من كانت هجرته المن الله عليه الله عليه ومن كانت هجرته لدُنْيا يصيبُها أوْ امرأة ينكحُها فهجرته إلى ما هاجر إليه الله اللهُ الل

فحقيقة الهجرة هي هجْر ونبْذ تحجّر الجاهلية وأوثانها، وكسر قيود أعرافها وروابطها القائمة على العصبية. ولم تكن الهجرة النبوية مجرّد فرار بالنفس أو انتقال جسدي من محلّ إلى آخر، بل كانت في الوقت نفسه حراكًا سياسيًّا واجتهاعيًّا، برفض الواقع القرشي الذي عبّر عنه القرآن الكريم ﴿بَلْ قَالُوا إِنّا وَجَدْنا آباءَنا عَلى أُمّةٍ وَإِنّا عَلى آثارِهِمْ مُهْتَدُونَ ﴾ (الزخرف:٢٢)، والدخول في المشروع النبوي والانخراط في أمّته، ومن ثم فإنّ المؤمنين الذين قعدوا ولم يهاجروا لا يعدون سياسيا من أمّته وولايته حتى يهاجروا، وبدا ذلك ضروريّا خاصة في المرحلة التأسيسية كها نصّت عليه الآية ﴿وَالّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يُهاجِرُوا ما لَكُمْ مِنْ وَلايتِهِمْ مِنْ شَيْءٍ حَتّى يُهاجِرُوا ﴾ \*\* ١١. وعلى الرغم من أنّ أمر الهجرة كان موكولا لكل فرد حسب ظروفه، مع أنّ المسلمين كانوا في قلّة عدد، إلا أن القرآن الكريم والصحيفة (دستور المدينة)، كانا واضحيْن في إعلان أن أفراد الأمّة هم فقط الذين انتقلوا



٩ البخاري محمد بن إسماعيل، صحيح البخاري (دار ابن كثير). ح٨٩٨

١٠ مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري أبو الحسين، صحيح مسلم (دار الكتب العلمية). ح ١٩٠٧.

١١ الشبلي، سيرة الرسول الأكرم ﷺ، . ١١٧.

<sup>\*</sup> وأشار القرآن إلى مقام الأنصار على الرغم من أنّ الهجرة كانت عندهم انظر مثلا سورة الحشر آية ٩.

<sup>\*\*</sup> الآية ٢٧ٌ منَ سورة الأنفال التي نُزلت في بداية المرحلة المدنية السنة الثانية للهجرة بمناسبة معركة بـدر. وفي الآيات الموالية بيان للمعاني السياسية والاجتماعية للولاية للهجرة إلى المدينة والأمة المحمّدية.



إلى المدينة المنورة، وأنّ كل من تخلّف عنه لا يعد من أفراد الأمّة التي حصرت في الآية نفسها ﴿إِنَّ اللّهِ وَالَّذِينَ آمَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَاهَدُوا بِأَمُوالهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللهِ وَالَّذِينَ آوَوْا وَنَصَرُوا أُولئِكَ بَعْضُهُمْ اللّذِينَ آمَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَاهَدُوا بِأَمُوالهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللهِ وَاللّذِينَ آوَوْا وَنَصَرُوا أُولئِكَ بَعْضُهُمْ أُولِياءُ بَعْضٍ »، وكان رسول الله عَلَي يتأسف على من تخلّف منهم ومات بمكة ١٣١٠. إذ تبيّن لنا بعض قيمة الهجرة النبوية معاناة النبي عليه من شدة الحصار والملاحقة والمشقة الشديدة وشدة الطلب وقلة الناصر، وشراه الإمام على الله بنفسه فاستخلفه على أهله، وبات على فراشه، ليخرج من مكة متخفيا مترقبا، ثاني اثنين مصطحبا معه مرافقًا دليلاً.

وقع تقييد مفهوم الهجرة بعد فتح مكة بأنّ الهجرة الواجبة لا تكون إلا بقيْد الجهاد، بدليل «إذا استنفرتم فانفروا». وفي محاججة الإمام علي الله لمعاوية: «وقد انقطعت الهجرة يوم أُسر أخوك (يزيد)» \*۱\*، والواضح أنّ الهجرة فقدت قيمتها وفضلها بعد فتح مكة وتمكُّن الإسلام وتوافد القبائل العربية على المدينة لمبايعة النبي على ولذا تكررت الأحاديث عن رسول الله على الدينة، وإذا هجرة بعد الفتح، ولكن جهاد ونية، وإذا استنفرتم فانفروا» ١٠ ١١ فلا تنقطع الهجرة عبر التاريخ، ومن هنا قال رسول الله على الناس هاجروا وتمسكوا بالإسلام، فإن الهجرة لا تنقطع ما دام الجهاد» ٢٠ ٢٠. وروي عن الإمام الناس هاجروا وتمسكوا بالإسلام، فإن الهجرة لا تنقطع ما دام الجهاد» ٢٠ ٢٠. وروي عن الإمام

١٢ عبدالملك (ت٢١٣هـ)، السيرة النبوية لابن هشام، . ص٦٨.

١٣ الشبلي، سيرة الرسول الأكرم ﷺ، . ص١١٩.

١٤ ابن أبي الحديد ابن هبة الله المدائني (ت٥٦ ٦٥هـ)، شرح نهج البلاغة، تح محمد أبو الفضل إبراهيم (دار الكتاب العربي، ٢٠٠٥)، . الكتاب ٦٤.

١٥ المتقي الهندي، علاء الدين علي، كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، صححه: الشيخ صفوة السقا، ط٥، ج١٦ (مؤسسة الرسالة)، ص١٦٣١ - ٤٦٣٧٤ .

١٦ الريشهري محمدي، ميزان الحكمة (مكتب الاعلام الاسلامي)، . ص٣٤٢٩.

١٧ علي، كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، ص ٢ ٣٠٠ ٤ - ٢٣٢٤ - ٢٦٣٥ ـ ٢٦٢٥

١٨ محمد بن إسهاعيل البخاري، صحيح البخاري ح٢٧٨٣.

١٩ الحسين، صحيح مسلم ح١٣٥٣.

<sup>•</sup> ٢ الريشهري، ميزان الحكمة، . ص٢٤٦٩.

٢١ على، كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال ص ٢٦٦٠ - ٢٦٢٤ - ٤٦٢٧٤.

۲۲ الريشهري، ميزان الحكمة، . ص٣٤٢٩.

<sup>\*</sup> والظاهر أنَّ المقصود هنا بالهجرة الالتحاق بالنبي في المدينة المنوّرة ساعة العسرة.



الباقر الله: «من دخل في الإسلام طوعا فهو مهاجر» ٢٠ ٢٠٠. فجوهر الهجرة مفارقة الكفر والشرك والشرك والظلم والاستكبار والالتحاق جسدًا وروحًا بالإسلام سواء بالمدينة المنورة عندما كان النبي الله في حاجة ماسّة لهم.. أو بعد فتح مكة وتحقّق الأمن بشرط النية وقصد الإسلام، فقد انتفت خصوصية الهجرة إلى المدينة النبوية وفضلها ودرجتها العليّة، وأُسقط واجب الهجرة وفضلها.

اشترط الرسول على في الهجرة دفع خطر الكفار: «لن تنقطع الهجرة ما قوتل الكفار»، و«لا تنقطع الهجرة ما دام العدويقاتل» ٢٦٠٠، ولذا حدد الإمام على الله: «الهجرة قائمة على حدها الأول، ما كان لله في أهل الأرض حاجة من مستسر الأمة ومعلنها، لا يقع اسم الهجرة على أحد [إلا] بمعرفة الحجة في الأرض، فمن عرفها وأقربها فهو مهاجر، ولا يقع اسم الاستضعاف على من بلغته الحجة فسمعتها أذنه ووعاها قلبه» ٢٨٠٠.

اللافت للانتباه توجيه الرسول الأعظم على وأهل بيته الله البعد الروحي والإيماني لمفهوم الهجرة، فعن رسول الله على «الهجرة هجرتان: إحداهما أن تهجر السيئات، والأخرى أن تهاجر إلى الله تعالى»، وعن الإمام الباقر الله : «من دخل في الإسلام طوعا فهو مهاجر»، وعن الإمام الصادق الله : «من ولد في الإسلام فهو عربي، ومن دخل فيه بعدما كبر فهو مهاجر» تنكل وفي ذلك ردّ كاف على التحريف والتوظيف السياسي والعسكري لمفهوم الهجرة .. علما أنّ الخلفاء والأمويين انخرطوا في حركة المغازي الكبرى، ليسود منحى سياسي وجهادي اختزل الهجرة في بعدها العسكري.. وقد روي هذا الحديث بحسب بعضهم؛ لأنه لم يرُق للأمويين الذين أسلموا بعدها الفتح، فشرعوا الهجرة نحو الأمصار والبلدان المفتوحة. وقد تم توظيف الهجرة سياسيا

٢٣ الكليني محمد بن يعقوب، الكافي، ت علي أكبر الغفاري، ج٨ (دار الكتاب الإسلامية طهران)، . ص١٢٦-١٤٨.

۲۶ الريشهري، ميزان الحكمة، . ص ٣٤٢٩.

٢٥ علي، كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال ص٢٦٦٠ ٤-٦٢٤٨ = ٢٦٧٤.

۲٦ الريشهري، ميزان الحكمة، . ص٣٤٢٩.

٢٧ المدائني(ت٢٥٦هـ)، شرح نهج البلاغة الخطبة ١٨٩.

٢٨ المجلسيّ محمّد باقر، بحار الأنوار، ج٩٧ (دار الكتب الإسلاميّة)، . ص٩٩.

<sup>.</sup> ٢٩ القمى محمد بن على ابن بابويه، معاني الأخبار، (مكتبة الصدوق. ٣: ٢٣٩. .

٣٠ الريشهري، ميزان الحكمة، . ص٣٤٢٩.



بعد وفاة الرسول على للفع العرب للهجرة بزخم كبير إلى خارج الجزيرة العربية نحو الأمصار والبلدان المفتوحة، للمشاركة في نشاط المغازي تحت عنوان الجهاد، وعدّت بنوع من المغالطة هجرة واجبة! \* ٣١.

وربها هاجر المسلم فراراً بدينه وعقيدته، حتى لا يردة الحاكم الكافر إلى الكفر، أو فراراً من ظلم اجتهاعي أو اقتصادي لحق به وخشي على دينه، وهي هجرة واجبة لقوله تعالى ﴿إِنَّ اللَّذِينَ تَوَفَّاهُمُ اللَّائِكَةُ ظَالِي أَنْفُسِهِمْ قَالُوا فِيمَ كُنْتُمْ قَالُوا كُنَّا مُسْتَضْعَفِينَ فِي الأَرْضِ قَالُوا أَلَمْ اللَّينِ تَوَفَّاهُمُ اللَّائِكَةُ ظَالِي أَنْفُسِهِمْ قَالُوا فِيما كُنْتُمْ قَالُوا كُنَّا مُسْتَضْعَفِينَ فِي الأَرْضِ قَالُوا أَلَمُ تَكُنْ أَرْضُ الله واسِعةً فَتُهاجِرُوا فِيها فَأُولئِكَ مَأُواهُمْ جَهَنَّمُ وَساءَتْ مَصِيراً. إِلاَّ المُستَضْعَفِينَ مِنَ الرِّجالِ وَالنِّسَاءِ وَالْوِلْدانِ لا يَسْتَطِيعُونَ حِيلَةً وَلا يَهْتَدُونَ سَبِيلاً ﴾ (النساء: ٧٩ – ٩٨)، وكذلك شجّع على الهجرة لأسباب اقتصاديّة ﴿وَمَنْ يُهَاجِرْ فِي سَبِيلِ الله يَجِدْ فِي الأَرْضِ مُراغَاً كَثِيراً وَسَعَةً وَمَنْ يُعْرَجُ مِنْ بَيْتِهِ مُهاجِراً إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ يُدْرِكُهُ اللهُ وَقَعَ أَجْرُهُ عَلَى اللهِ وَكانَ اللهُ وَمَنْ يَعْرَبُ مِنْ بَيْتِهِ مُهاجِراً إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ يُدْرِكُهُ اللهُ وَقَعَ أَجْرُهُ عَلَى اللهِ وَكانَ اللهُ فَضُوراً رَحِيها ﴾ (النساء: ١٠٠).

### ٧- رمزية الهجرة النبوية

تعددت أسباب الهجرة وأنواعها.. لكن الهجرة النبوية شكّلت حدثا تاريخيّا تأسيسيّا وحركة ثوريّة رافضة لحياة الجاهلية، ولها رمزيّتها الخاصة وقد أفاضت مفاهيم إسلامية تأسيسيّة تعلّقت بدار الهجرة، وشكْل الأمة من مواطنيها، وصحيفة المدينة الدستور المنظم لعلاقاتهم وأجواء إعلان التاريخ الإسلامي..

فالمقصود بالمدينة دار الهجرة التي حتَّ الرسول يَلِيَّ أصحابه على الهجرة إليها والالتحاق بها ليس بمجرّد السفر من رقعة أرضية إلى مجال يثرب الضيّق، المقصود من الهجرة التعلّق القلبي بالمشروع النبوي الرسالي والالتحاق به جسدًا وروحًا.. وليشجّع النبيُّ العرب على الهجرة رفع

٣١ محمد عبد الحي محمد شعبان، تاريخ صدر الإسلام والدولة الأموية، ٢٠٠٨. . ص٢٣.

<sup>\*</sup> أدّت حركة المغاّزي إلى موجات "هجّرة سامية كبرى" بعبارة المستشرق الإيطالي كايتاني الذي اختزل الإسلام والمغازي تحت هذا العنوان.



شعار المدينة، من التمدّن والحضر، وعاب البداوة وهاجم الأعراب الذين كانوا يحومون حول المدينة دون أن يلتحقوا بها أو تتعلّق بها قلوبهم فلا يُعدّون من الأمّة. وأعلن النبي يَلَا يشرب مدينة منوّرة وطيبة، دارًا للهجرة ومركزًا وعاصمة للحياة الدينية والسياسية والاجتهاعية للمسلمين..

فمن أهداف الهجرة تأسيس الأمّة الإسلامية العنوان الجامع الجديد للمجتمع الإسلامي، ورابطة أوسع وأوثق من مختلف مستويات القبيلة التي أُسّست على العصبية والقومية الضيّقة.. في حين أُسّست الأمّة الفتيّة على قيم اجتهاعية دينية وإنسانيّة جديدة فوق رابطة الولاء القبلي والعصبية الجاهلية، دون أن تلغي أو تتنكّر لروابط القرابة بالنسب، بل تهذّهها على أساس المؤاخاة في الله والمواطنة ضمن حرم المدينة، والولاية بين المؤمنين أفراد الأمة، الذين كانوا سواسية على قدم المساواة على أساس رابطة المؤاخاة أو الأخوّة في الدين، وهي من أهم المبادئ الثورية التي شرّعها الإسلام لتقويض عُرى الجاهلية، قال تعالى: ﴿يا أَيُّهَا النّاسُ إِنّا خَلَقْناكُمْ مِنْ ذَكَرٍ وَأُنْشى وَجَعَلْناكُمْ شُعُوباً وَقَبائِلَ لِتَعارَفُوا إِنّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ الله أَتْقاكُمْ إِنّ الله عَلِيمٌ خَبِيرٌ ﴾ (الحجرات: ١٣)، ووصف أفراد الأمّة المسلمة بأنّهم (بعضهم أولياء بعض) ٢٣٣٣. ومن تمام الهجرة ألا يرتد المهاجر للعيش في البادية أو في مكة قبل فتحها وتصبح دار إسلام.

ابتكر الرسول على أوّل ميثاق ودستور وأعظم عقد ووثيقة في تاريخ الإسلام، عرف بصحيفة أو دستور المدينة المنوّرة \* ٢٠٠ وهي تعد أول عمل تأسيسي قام به الرسول على بمجرد أن استقر به المقام في المدينة، وهي ترجمة سياسية اجتماعية لفعل الهجرة النبوية؛ لأنّها تفعيل للقيم والمبادئ الرسالية التي دعا إليها، وتأسيس لمشروعه الثوري في إطار دولة الإسلام في المدينة وسيادته،



٣٢ عبدالملك (ت٢١٣هـ)، السيرة النبوية لابن هشام، ص٧٧.

٣٣ الشبلي، سيرة الرسول الأكرم عليه، ص١٣٤.

٣٤ الشبلي، سيرة الرسول الأكرم ﷺ، . ص١٤٤ - ١٤٥.

<sup>\*</sup> وردت الوثيقة لدى ابن اسحاق كتجميع لشروط ومواثيق أخذها الرسول ﷺ على مختلف الفئات على مراحل مختلفة بدأت ببيعة العقبة وامتدت إلى ما بعد بدر. وقيل إنها كانت مكتوبة في أديم خولاني عند رافع بن خديج ثم انتقل إلى مروان بن الحكم. لم يذكر ابن إسحاق سنده لكنها ترقى بمجموعها إلى مرتبة الأحاديث الصحيحة ولأن أسلوب الوثيقة ينمّ بأصالتها ونصوصها مكوّنة من عبارات قرآنية وتعابير رسالية تعكس مجتمع دار الهجرة وعصر الرسول ﷺ. منتغمري وات، محمد في المدينة، ٥٤-٦٧.



وتنظيم العلاقات في المجتمع الجديد للمدينة النبوية، بين فئاته المختلفة وما يترتب من حقوق وواجبات على كل فئة لتحقيق تماسك المجتمع ووحدته ودفع الدعوة للإسلام \* ٣٠٠.

تضمنت الصحيفة بوصفها عقدًا سياسيًّا اجتهاعيًّا مصطلح الأمة مفهومًا قرآنيًّا جديدًا في تاريخ الجزيرة العربية، لها معانٍ عظيمة. أطلَقت الصحيفة على المجتمع الإسلامي مفهوم الأمة الواحدة التي تضم المسلمين مهاجريهم وأنصارهم ومن تبعهم فلحق بهم، أمّة واحدة من دون الناس، نوّه بها القرآن الكريم في أكثر من آية، فوصفها بأنها أمة وسط وأمة واحدة وأمة شاهدة وخير أمة إذّا التزمت. ﴿إنَّ هنِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً واحِدَةً وَأَنَا رَبُّكُمْ فَاعْبُدُونِ ﴾ (الأنبياء: ٩٢)؛ وقوله تعالى: (وكذلك جعلناكم أمة وسطا) (البقرة: ١٤٣)؛ وتكررت الآية ﴿كنتم خير أمة أخرجت للناس﴾ (آل عمران: ١١٠)؛ (وإن هذه أمتكم أمة واحدة) (المؤمنون: ٥٣).

الأمّة لغة هي الجهاعة الكبيرة التي يجمعها رابط الدين الواحد أو إطار الزمان والمكان الواحد. وقال ابن منظور في اللسان: «أمّة الرجل: قومه. والأمة بمعنى مأمومة اشتقت من الأم بفتح الهمزة» ٢٠٠. أما اصطلاحا، فالأمّة من الناس الجهاعة العظيمة التي تنتمي إلى أصل عرقي واحد، يشترك أفرادها في اللغة أو التاريخ أو مصالح كبرى واحدة، فضلا عن الوجود الجغرافي والتاريخي لقرون طويلة في أرض بعينها. ويقصد بالأمة NATION الفرق العديدة التي تجمعها جامعة، ويقال للمسلمين أمة محمد لأنهم اجتمعوا على الإيهان بنبوّة محمد علله. تكررت الأمة ٤٧ مرة في القرآن وحملت معاني عديدة، يهمّنا منها هنا التوصيف الإلهي للأمّة التي أسسها النبي على بكونها أمة واحدة ووسطًا وشهيدة.. وبهذا العنوان الجامع الجديد نقل الرسول على قومه من شعارات القبيلة كالعصبية والثأر والتعصّب لها ولروابط الدم والولاء والحلف، ومن الطريف أنّ القرآن يصف هذه المجموعة كذلك بالأمة ﴿إنّا وَجَدْنا آباءَنا عَلى أُمّةٍ وَإِنّا عَلى آثارِهِمْ مُهْتَدُونَ ﴿(الزخرف: ٢٢).



٣٥ القادر، منهجية ابن خلدون في تدوين السيرة، ص١٢٨.

٣٦ ابن منظور أبو الفضل التوزري (ت٧١١هـ)، لسان العرب المحيط، ترتيب خياط،مادة(أمم) (دار صادر بيروت).

<sup>\*</sup> عبد الملك بن هشام بن أيوب الحميري المعافري (ت٣١٧هـ/ ٨٢٨م)، كان عالماً بالأنساب واللغة وأُخبار العرب، نشأ في البصرة وتوفي بمصر، روى السيرة النبوية عن ابن اسحاق.



ورفع شعار الأمة الواحدة الجامع لكل أهل دار الهجرة الذين التحقوا بالمشروع الرسالي المحمدي واعتنقوا الدين الجديد، ومن تبعهم ولحق بهم. واندمج المسلمون على اختلاف قبائلهم في هذه الجهاعة التي ترتبط فيها بينها برابطة الإسلام، يتكافلون فيها بينهم، وينصرون المظلوم على الظالم.. فانصهرت بطون الأوس والخزرج لأول مرة في جماعة الأنصار، وانصهر الأنصار والمهاجرون في أمة واحدة تربط أفرادها رابطة العقيدة والأخوة بديلا عن عصبية الجاهلية، فولاؤهم لله تعالى ولرسوله وليس للعرف. وهم يتهايزون بذلك كله على غيرهم من المسلمين (من دون الناس) أي من غير أهل المدينة المنورة، من الذين تراخوا وتثاقلوا عن الالتحاق بدار الهجرة، فلا يعدّون مواطنين من الأمّة، إذ نصت الآية الكريمة على أن ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا وَلَمُ يُهاجِرُوا ما لَكُمْ مِنْ وَلا يَتِهِمْ مِنْ شَيْءٍ حَتَّى يُهاجِرُوا﴾ (الأنفال: ٧٢).

راعت صحيفة المدينة المنورة خصوصية مجتمع يشرب وتنوعه، فعدّت من تهود من عرب الأوس والخزرج من مواطني الدولة الإسلامية وعنصرًا من عناصرها أمّة على حدة، «وأنّ من تبعنا من اليهود فإن له النّصر والأسوة غير مظلومين ولا متناصر عليهم»، فالإسلام عدّ أهل الكتاب الذين يعيشون في رحابه ويحترمون الدستور، مواطنين بالمصطلح المعاصر، وأنهم طائفة مع المؤمنين ضمن الأمة الواحدة، ما داموا قائمين بالواجبات المترتبة عليهم «وإنّ على اليهود نفقتهم وعلى المسلمين نفقتهم، وإنّ بينهم النصح على من حارب أهل هذه الصحيفة، وإن بينهم النصح والنصيحة والبر دون الاثم، وإنه لم يأثم امرؤ بحليفه، وإن النصر للمظلوم، وإن اليهود ينفقون مع المؤمنين ما داموا محارين» ٢٨٣٨

تدلّ الصحيفة بوضوح وجلاء على عبقرية فذّة في صياغة موادها، وتحديد علاقات مختلف الأطراف ببعضها، وكانت موادها مترابطة وشاملة، وتصلح أن تكون أساسا للنهوض بالمدينة دار الهجرة، كفلت الصحيفة حرية العقيدة والعبادة وحق الأمن.. فحرية الدين مكفولة «للمسلمين

٣٧ عبدالملك (ت٢١٣هـ)، السيرة النبوية لابن هشام، ص٣٤٩.

٣٨ الشبلي، سيرة الرسول الأكرم عليه، ص١٤٧.



دينهم ولليهود دينهم»، و «وإن اليهود الأوس مواليهم وأنفسهم، على مثل ما لأهل هذه الصحيفة مع البر المحض من أهل هذه الصحيفة»، وقال تعالى: ﴿لا إِكْراهَ فِي الدِّينِ قَدْ تَبَيَّنَ الرُّشُدُ مِنَ اللهُ مِنَ اللهُ مِن أهل هذه الصحيفة على تحقيق العدالة ومبدأ المساواة بين جميع أفراد الله عني أن ذمة الله واحدة»، وأن المسلمين «يجير عليهم أدناهم»، وأن «بعضهم موالي بعض من دون الناس»..

أدّت المؤاخاة في المدينة إلى مزيدٍ من التلاحم بين المهاجرين والأنصار إلى حد التوارث، دون تفكيك روابط القرابة بالنسب وصلات الرحم التي وظفت لتمتين الأواصر بين أفراد الأمة وتيسير تطبيق النظام، ولم يلغ أعراف المجتمع وقيمه النبيلة نهائيا لكي يتهاسك البناء الاجتهاعي السياسي وينتشر الأمن والسلام، وينتقل الناس من الفكر القبلي إلى فكر الدولة والمجتمع المدني، بل دعّم هذه العلاقات القبلية بقيم الإنسانية والانضباط والنظام تحت عنوان الولاية. وهذا ما أسهم في تحقيق الانتصارات الكبرى في بدر والخندق وغيرها على الرغم من قلّة العدد والعتاد.

من أهم المفاهيم الإنسانية الجديدة التي طرحتها الصحيفة المرجعيّة العليا لله ورسوله في فجعلت السلطة العليا ومرجع الفصل في كل الأمور بالمدينة يعود إلى الله تعالى ورسوله على وأنكم مها اختلفتم فيه من شيء، فإن مردّه إلى الله وإلى محمد الله والمعذري من ذلك تأكيد سلطة عليا وقيادة جامعة مركزيّة وموحّدة للأمة، تهيمن على المدينة وتفصل في الخلافات، درءًا لتزاحم السلطات الثلاث: التشريعية والقضائية والتنفيذية، من جراء تعددها في الداخل، فكان رسول الله على حريصًا على تنفيذ أوامر الله في دولته الجديدة، وقد اعترف اليهود في هذه الصحيفة بوجود سلطة قضائية عليا يرجع إليها سكان المدينة، بمن فيهم اليهود (ونرجح أنهم يهود الأوس والخزرج العرب)، مع أنهم لم يُلزموا بالرجوع إلى القضاء الإسلامي دائما، إلا عندما يكون الحدث أو الشجار بينهم وبين مسلمين، أما في قضاياهم الخاصة وأحوالهم الشخصية فهم مخيّرون

٣٩ الشبلي، سيرة الرسول الأكرم عليه، ص١٤٨.

٤٠ عبدالملك (ت٢١٣هـ)، السيرة النبوية لابن هشام، ص٨-٩٤٩ ظ.



بين أحكامهم والاحتكام إلى النبي على، قال تعالى: ﴿فَإِنْ جَاؤُوكَ فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ أَوْ أَعْرِضْ عَنْهُمْ وَالْقِسْطِ إِنَّ اللهُ يُحِبُّ الْقُسِطِينَ ﴾ وَإِنْ تُعْرِضْ عَنْهُمْ فَلَنْ يَضُرُّوكَ شَيْعاً وَإِنْ حَكَمْتَ فَاحْكُمْ بَيْنَهُمْ بِالْقِسْطِ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ الْقُسِطِينَ ﴾ (المائدة: ٢٤). فمثلا أراد اليهود تحكيم الرسول على في خلاف بني النضير وبني قريظة حول دية القتلى بينها، فقد كانت بنو النضير أعزَّ من بني قريظة، فكانت تفرض عليهم دية مضاعفة لقتلاها، فلما دخل الإسلام المدينة امتنعت بنو قريظة عن دفع الضعف، وطالبت بالمساواة في الدية فنزلت الآية ﴿وَكَتَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيها أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ وَالْعَيْنَ بِالْعَيْنِ وَالأَنْفَ بِالأَنْفِ وَالأُذُن وَالسِّنَ بِالسِّنَ وَالمُّرُوحَ قِصاصٌ فَمَنْ تَصَدَّقَ بِهِ فَهُو كَفَّارَةٌ لَهُ وَمَنْ لَمْ يَحُكُمْ بِها أَنْزَلَ اللهُ فَأُولِئِكَ هُمُ الظَّلُونَ ﴾ (المائدة: ٤٥) المنه فَمُنْ تَصَدَّقَ بِهِ فَهُو كَفَّارَةٌ لَهُ وَمَنْ لَمْ يَحُكُمْ بِها أَنْزَلَ اللهُ فَأُولِئِكَ هُمُ الظَّالُونَ ﴾ (المائدة: ٤٥) المَا

ولعل أهم رمزية للهجرة النبوية إعلان بداية التاريخ الإسلامي فكانت تحوّلا ومُنعطَفا مُهمًا للدخول في عصر الإسلام، وبداية تاريخ الإسلام بتدبير النبيّ هي، الذي أمر المسلمين أن يُؤرّخوا ابتداءً من شهر ربيع الأوّل، لوضع حدّ لتلاعب قريش بالتقويم القمري ومواقيت الحج والأشهر الحرُم عبر النبيء.. فكان لزاما أن تُعلِن الهجرة النبويّة بداية التاريخ الإسلامي واتباع تقويم جديد. ونذهب إلى أنّ ما شاع من أنّ الخليفة الثاني عمر بن الخطاب هو الذي جعل هجرة النبي شه مبدأ للتقويم الإسلامي الهجري القمري إنها كان باقتراح وتذكير من امير المؤمنين الامام على بن أبي طالب المنافقة الرابع، لانّه بالعودة إلى مراسلات النبي ومكاتباته المنبقة في مختلف على بن أبي طالب الخليفة الرابع، لانّه بالعودة إلى مراسلات النبي ومكاتباته المنبقة في مختلف مصادر التاريخ والسيرة والحديث، يثبت أنّ النبي شسبق أن اعتمد حدث الهجرة مبدأ للتاريخ، وأرّخ رسائله وكتبه إلى أمراء العرب وزعاء القبائل بالتاريخ الهجري، وهناك الكثير من المراسلات المؤرّخة قبل سنة ١٦هه أو ١٧هه. وقد تواترت الروايات التي تؤرّخ أيّام حياته والأحداث الإسلامية بهجرته، فقالوا: وقع كذا في شهر كذا من الهجرة، مثال ذلك تحويل القبلة من بيت المقدس إلى الكعبة في شهر شعبان، ١٧ شهراً أو ١٨ شهراً للهجرة. وفي السنة الخامسة هجرية على الأقل، بعد غزوة الخندق، أمر النبي يه إحلال السنة الهجرية مكان الشهر الهجري، لمخالفة التقويم الخاص

٤١ الشبلي، سيرة الرسول الأكرم عَيَالًا، ص١٤٨.



باليهود بعد خالفتهم وتغيير القبلة نحو الكعبة، وهناك العديد من رسائل النبيّ الله ووثائقه التي تُؤيّد ذلك ٢٠٠٠. وأكّد النبي الإعلان عن التاريخ الإسلامي بشكل أكثر وضوحا في حجّة الوداع عندما خطب: «اليوم استدار الزمان كهيأته الأولى يوم خلق الله السهاوات والأرض» ٤٠٠٠. لكي تكتمل الركائز الثلاثة للدولة مع الأمة والقيادة لم تغفل الصحيفة ركيزة الوطن، وجاء فيها: «وإنّ يثرب حرام جوفها لأهل هذه الصحيفة»، والمدينة هنا هي كناية عن مركز الدولة الإسلامية وعاصمتها التي أصبحت حرماً مقدسا لا يقل شأنا عن الحرم المكي الذي كان مركز الوثنية، وأصل التحريم أن لا يقطع شجرها، ولا يقتل طيرها، قال النبي الله م حبب إلينا المدينة كها حببت الينا مكّة أو أشدّ، وبارك لنا في مدّها وصاعها، وانقل وباها إلى مهيعه». فصرف الله تعالى ذلك عنهم وكأنه استبدل بهذه المناسبة اسمها يشرب، ومعناها المتقطّع أو الموبوء، إلى المدينة المنورة وطيبة، تفاؤلا باستبعاد الوباء والحمي عنها، كما أبعد عنها اسمها المتضمن لذلك المعنى المكروه.

أسست الصحيفة ودستور دار الهجرة الدولة الإسلامية في المدينة المنورة وحدّدت ركائزها الثلاثة: الأمة الواحدة، والوطن هو المدينة، وسلطة حاكمة يرجع إليها وتحكم بها أنزل الله، وأرى أنّ الأهم من كل هذا أنّ النبي للله لم يضطر لاستخدام القوة ليفرض هذه النظم على العرب بدوها وحضرها، ولم يغصب أحدا عليها وخاصة من اليه ود والمنافقين الذين يصفهم القرآن الكريم بأنهم مردوا على النفاق وكابروا في رفض الهجرة فتخلّفوا حول المدينة ٢٤٠٠.



٤٢ السبحاني، جعفر السيرة المحمدية، تر، جعفر الهادي (مؤسسة جعفر الصادق، ١٩٩٩)، ص ١٣٢.

٤٣ الشبلي، سيرة الرسول الأكرم علله، ص١٢٨.

٤٤ عبدالملك (ت٢١٣هـ)، السيرة النبوية لابن هشام، ص ٣٥٦.

٥٤ رسول جعفريان، سيرة سيد الأنبياء والمرسلين (٢٠٠٥)، ص٢٢٦.

٤٦ عبدالملك (ت٢١٣هـ)، السيرة النبوية لابن هشام، ص ٣٥٦.

٤٧ جعفريان، سيرة سيد الأنبياء والمرسلين، ص٤٢٦.



### ٣- تنظيم النبي عليه لجتمع دار الهجرة واقتصادها

أصبح رسول الله على رئيس الدولة، وفي الوقت نفسه الرئيس الأعلى للسلطة القضائية والتنفيذية والتشريعية والقائد العام للجيش، فقد تولى السلطات الثلاث بصفته رسول الله المكلف بتبليغ وحيه وتفسير كلامه، والسلطة التنفيذية بصفته الرسول الحاكم ورئيس الدولة، فقد تولى رئاسة الدولة وفق نصوص الصحيفة، وباتفاق الأطراف المختلفة من أهل المدينة، من شملتهم نصوص الصحيفة في المادة التي تقرر: «وإنه لا يخرج منهم أحد إلا بإذن محمديلي»، ولهذا تأثير كبير في منعهم من محالفة قريش أو غيرها من القبائل المعادية. فالرسول على مرجعهم في الحلافات بين مختلف الأطراف في المدينة، وهو صاحب قرار الحرب، وهذا دليل قاطع على مكانة الزعامة التي تبوّأها الرسول على منذ دخوله المدينة، لينظم العلاقات بين أفراد المجتمع المدني الجديد بمختلف فئاته بها في ذلك علاقاتهم مع المتهوّدين، وفق مبدأ المواطنة وما يترتّب عليه من الحقوق والواجبات لمختلف المكوّنات السابقة في يشرب..

أدّت هجرة المسلمين من مكة إلى المدينة المنوّرة إلى زيادة الأعباء الاقتصادية الملقاة على عاتق أهل المدينة، باشر النبيّ عَلَيْ فور وصوله إلى المدينة، بناء المجتمع الإسلاميّ وتأمين معيشته على أساس النظام والعدالة، وهو بمنزلة دستور وميثاق للأمن والسلام والتعايش يلغي الفوضى القانونية في يثرب، ويعلن أن الحكم لله ولرسوله للفصل في كل أشكال النزاعات.

ويذكر أنّ من بين أكثر العوامل التي شجّعت أهل المدينة من الأنصار واليهود، على استقبال المهاجرين من قريش كونهم أهل تجارة وخبرة بالأسواق، فاقتضى نظام المؤاخاة الذي شرعه النبي على التوارث بين المهاجرين والأنصار، وأن يتعاونوا معاً لخدمة الإسلام كل على قدره. مثال المؤاخاة بين النبي على والإمام على الأنصار أصحاب زرع وفلاحة، في حين كان للمهاجرين من قريش هجرة وانجذاب نحو التجارة، وكانوا إذا سمعوا أجراس عير، هرعوا نحوها يلتمسون خبرها. فكانت المؤاخاة مثلا بين عبد الرحمن بن عوف من



المهاجرين و سعد بن الربيع وكان من أكثر الأنصار مالاً، فقال سعد بن الربيع: » أقاسمك مالى نصفين وأزوّجك». قال عبد الرحمن: «بارك الله لك في أهلك ومالك، دلوّني على السوق». فدلُّوه على سوق بني قينقاع، فغدا اليه وما لبث أن جمع مالاً وصار من الأثرياء.. واستمر كذلك الحال حتى نسخ التوارث بعد معركة بدر بنزول الآية الكريمة ﴿وَأُولُوا الأَرْحام بَعْضُهُ مْ أَوْلَى بِبَعْض فِي كِتابِ الله ﴿ (الأنفال: ٧٥) ١٠٠. وكان المسلمون يعرضون بضاعتهم في أسواق اليهود، كما كان اليهود يشاركون المسلمين أسواقهم بالبيع والشراء وعرض بضائعهم، واهتم النبي سَيُّكُ بتنظيم الأسواق ومراقبة البيع والشراء بوصفه نشاطا اقتصاديا حيويا لتجنّب التطفيف في الكيل والغش والاحتكار، ووضع ضوابط كثيرة على السلع المستوردة \* 64. وحتى نتلمّس أهمية التجارة لـدي المهاجرين نذكر أنّه لمّا أقبلت من الشام عبر لدحية بن خليفة الكلبى أو لعبد الرحمن بن عوف، تحمل زيتاً أو طعاماً، وكان رسول الله عَلَيْ يخطب يوم الجمعة، فيلم سمعوا بها، جعلوا يتسلَّلون ويقومون إليها، خشية أن يسبقوا إليها فتباع، ولم يبق منهم بالمسجد إلا اثنا عشر رجلاً وامرأة. فلم نظر رسول الله عَلَيْ الى المصلين وقد انفضوا من حوله، وبّخهم وتلا ما نزل في حقهم ﴿ وَإِذَا رَأَوْا تِجارَةً أَوْ هُواً انْفَضُّوا إِلَيْها وَتَركُوكَ قائِماً ﴾ (الجمعة: ١١) °. ويتبيّن من مصادر السرة أنّ الصحابة كانوا يتعاطون الصفق والتجارة، ونشطين جداً في التكسّب في الأسواق، فلا يكاد بعضهم يصل المدينة مهاجراً من مكة حتى يسأل عن الأسواق، فذهب بعضهم الى سوق بنبي قينقاع، فنجحوا فيها وحصلوا على ربح ومال أعالوا به أنفسهم. فالتهوا في السوق والتجارة ونسوا أمورهم الأخرى، وقالوا ألهانا الصفق بالأسواق \*\* ١٥.



٤٨ الشبلي، سيرة الرسول الأكرم عليه، ص١٤٨.

٤٩ الشبلي، سيرة الرسول الأكرم عليه، ص١٤٨-١٤٩.

٥٠ الشبلي، سيرة الرسول الأكرم عليه، ص١٦٨.

٥١ الشبلي، سيرة الرسول الأكرم عين ص١٤٨ - ١٤٩.

<sup>\*</sup> راجع أُحكام السوق في كتب الحسبة وكتب الخراج والأموال مثال يحيى بن آدم، الخراج، ص١١٤

<sup>\*\*</sup> ورد في الروايات أنَّ:" المهاجرين كان يشغلهم صّفق الأسواق.."



كان المسجد النبوي مركزاً للعبادة ومقراً لحكومته والتعليم والحُكم والإدارة، وأوّل مركز عُنيَ النبيّ عَلَيْ بإنشائه، لم يُهارس السلطة في المدينة إلا في المسجد. بحيث كانت وظيفته السياسية والعلميّة بالتوازي مع وظيفته الشرعية والتعبّدية، وكان الجانب الروحي والإيهاني غالبا على مجالس النبي على ١٥٠٠ وبعد إتمام بناء المسجد بُنيت إلى جانبه حُجرتان، لتكونا مساكن لرسول الله وأهل بيته الله وبنى الصُفَّة بجانب المسجد لسكنى الفقراء والمهاجرين المحرومين، وكلف عبّادة بن الصامت بأن يعلّمهم الكتابة وقراءة القرآن الكريم.

فقد اقتضى وضع المدينة الدقيق، أن يحذر النبي عَيَّ والمسلمون عداء البيئة المحيطة بها من نفاق الأعراب البدو وتربّص قريش بها، فنصّت الصحيفة على أن «لا تجار قريش ولا من نصرها، دعوا إلى صلح يصالحونه ويلبسونه فإنهم يصالحونه ويلبسونه، وإنهم إذا دعوا إلى مثل ذلك فإنه لهم على المؤمنين، إلا من حارب في الدين». فبناء على هذه الوضعيّة الأمنية الدقيقة فإنّ الدخول في عقده لا يعطيه الحصانة من المحاسبة، «وإنه لا يحول هذا الكتاب دون ظالم أو آثم»، وأنّ البقاء في المدينة دار الهجرة أو الخروج منها شأن شخصي موكول لكل فرد دون إكراه أو إلزام، «وإن من خرج آمن، ومن قعد آمن بالمدينة، إلا من ظلم أو أثم»، ومن ثم أوضحت الصحيفة أنّ الحرب في حال نشوبها فإن الدفاع عن المدينة مسؤولية جماعية على كل فريق من فرقاء المدينة باستثناء اليهود عليهم أن يشاركوا بالنفقة مع المؤمنين أنه.

على الرغم من الهاجس الأمني ونشاط الدعوة فإنّ النبي الله لم يكن يعتمد نمط انتاج مغاز، ولم يكن من أهدافه أن يرتزق من الغزو، أو تأسيس مجتمع ودولة عسكرية كما يذهب إلى ذلك بعض المؤرخين لاسيها الجهاديون \*\*\* ، بل كان النبي الله عسكرية كما يذهب إلى ذلك بعض المؤرخين لاسيها الجهاديون \*\*\* ، بل كان النبي الله عسكرية كما يذهب إلى ذلك بعض المؤرخين لاسيها الجهاديون \*\*\* ، بل كان النبي الله عسكرية كما يذهب إلى ذلك بعض المؤرخين لاسيها الجهاديون \*\*\* ، بل كان النبي الله عسكرية كما يذهب المؤرخين لاسيها المؤرخين المؤرخين



٢٥ أبو الفرج، نور الدين ابن برهان الدين (ت ١٠٤٤هـ) علي بن إبراهيم بن أحمد الحلبي، السيرة الحلبية ،إنسان العيون في سيرة الأمين المأمون، ط٢ ج٢ (دار الكتب العلمية ، بيروت)، . ص٧١.

٥٣ حسين بن محمد بن الحسن الدِّيار بَكْري [ت ٩٦٦ هـ]، تاريخ الخميس في أحوال أنفس النفيس، ج١ (المطبعة الوهبية، مصر - ١٢٨٣ هـ (وصورتها دور نشر مثل دار صادر - بيروت))، . ص ٣٤٥.

٥٤ الشبلي، سيرة الرسول الأكرم تيلي، ص١٤٨ -١٥٠.

٥٥ الشبلي، سيرة الرسول الأكرم سَلَق، ص١٥٠.

<sup>\*</sup> من مظاهر قوة الدولة النبويّة وصلابتها أنّه لم يبتدئ عدوا بقتال وإنَّما كان جهاده دفاعيا.



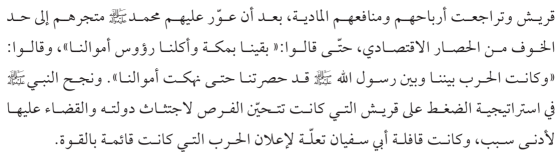
يعد أصحابه على قاعدة «ما استطعتم من قوة» ليرهبوا عدوهم ويأمنوا شرهم، فلم تكن الهجرة من أجل القتال ولم تكن المدينة المنورة مجتمعًا عسكريًّا ولا الأمة متفرّغة للقتال والحرب الدائمة، بل اقتضت صحيفة دستور المدينة أن تخضع الحياة العسكرية لمبدأ التداول والتعاقب المدوري بين أفراد الأمة، «وإنّ كل غازية غزت معنا يعقب بعضها بعضا».. فسرعان ما انقلب موقف اليهود وتصاعد أذاهم للرسول على وأسفروا عن عدائهم بمجرّد تحويل القبلة إلى الكعبة في السنة الثانية للهجرة أي بعد ١٧ شهرًا من الهجرة، وبعد ١٤ عاماً من التوجّه في أثناء الصلوات نحو بيت المقدس بأمر من الله تعالى \*. فنزل الوحي ﴿قَدْ نَرى تَقَلُّبَ وَجْهِكَ في السّاء فَلَنُولِيّنَكَ قِبْلَةً تَرْضاها فَولٌ وَجْهَكَ شَطْرَ المُسْجِدِ الحُرامِ وَحَيْثُ ما كُنتُمْ فَولُوا وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ وَإِنّ الّذِينَ أُوتُوا الْكِتابَ لَيَعْلَمُونَ أَنّهُ الحُقُ مِنْ رَبِّمْ ﴿ (البقرة: ١٤٤)

يمكن عدّ تغيير القبلة نحو بيت الله الحرام من مظاهر الاستقلالية عن اليهود، كما أنّ اتخاذ الكعبة قبلة، كان من شأنه كسب رضا العرب واستهالة قلوبهم، وترغيبهم في الإسلام، تمهيداً لاعتناق دين التوحيد ونبذ الاصنام، خاصة أنّ الكعبة كانت موضع احترام العرب وتقديسهم وحتّى اليهود منذ أن رفع النبي إبراهيم الله قواعدها إلى أن جاء الإسلام. ﴿وَما جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ النِّبِي كُنْتَ عَلَيْها إلاّ لِنَعْلَمَ مَنْ يَتَبِعُ الرَّسُولَ مِحَنْ يَنْقَلِبُ عَلى عَقِبَيْهِ وَإِنْ كَانَتْ لَكَبِيرَةً إلاّ عَلَى النّبي كُنْتَ عَلَيْها إلاّ لِنعْلَمَ مَنْ يَتَبِعُ الرَّسُولَ مِحَنْ يَنْقَلِبُ عَلى عَقِبَيْهِ وَإِنْ كَانَتْ لَكَبِيرَةً إلاّ عَلَى اللّذِينَ هَدَى الله ﴿ (البقرة، ٣-١٤٤). وتؤكد صحيفة المدينة ودستور دار الهجرة النجاح الذي توفق إليه النبي على وسيادته على المدينة وإعدادها للمرحلة التالية أي التصدي لقريش وغيرها من الأعداء.. بعد أن أفاد أهل يثرب واقتصادها من وجود المهاجرين بينهم، ولكن مع تنامي سلطة النبي على وتوطّد أواصر المجتمع المدني حاول اليهود اللعب على التناقضات مع تنامي سلطة النبي كانت متأجّجة بين الأوس والخزرج، والفتنة بين الأنصار والمهاجرين إلى أن استطاع الرسول على إخراجهم خاصة بعد معركة الأحزاب / الخندق. وتضررت تجارة إلى أن استطاع الرسول على إخراجهم خاصة بعد معركة الأحزاب / الخندق. وتضررت تجارة

<sup>\*</sup>راجع الآيات الكريمة التي نصّت على تحويل القبلة في سورة البقرة: ١٤٤.



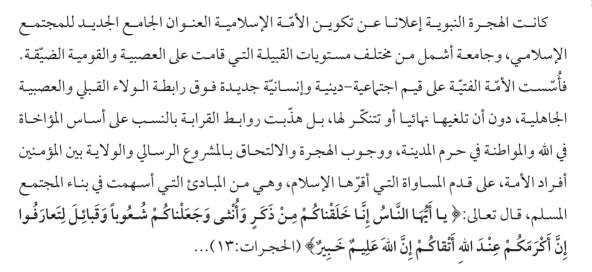








الخاتمة







المصادر والمراجع

(ت ۷۱۱هـ)، ابن منظور أبو الفضل التوزري، لسان العرب المحيط، ترتيب خياط،مادة (أمم) (دار صادر بروت)

---، لسان العرب المحيط مادة (هجر)، ترتيب خياط (دار صادر ببروت)

أبوالحسين، مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري أبو، صحيح مسلم (دار الكتب العلمية)

عبدالرحمن، ابن خلدون، المقدمة (١٩٩٠)

الريشهري، محمد، ميزان الحكمة (مكتب الاعلام الاسلامي)

السبحاني، جعفر، السيرة المحمدية، جعفر الهادي تر (مؤسسة جعفر الصادق، ١٩٩٩)

الشبلي، عبد الكريم، سيرة الرسول الأكرم علله، عمل مرقون، ٢٠٢٤

عبدالقادر، سالمة محمود محمد، منهجية ابن خلدون في تدوين السيرة (دار الكتب العلمية، ٢٠١٠)

القمي، محمد بن علي ابن بابويه، معاني الأخبار، (مكتبة الصدوق)

الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي، ت علي أكبر الغفاري، ج ٨ (دار الكتاب الإسلامية طهران)

المجلسيّ، محمّد باقر، بحار الأنوار، ج٩٧ (دار الكتب الإسلاميّة)

المدائني (ت٢٥٦هـ)، ابن أبي الحديد ابن هبة الله، شرح نهج البلاغة، تح محمد أبو الفضل إبراهيم (دار الكتاب العربي، ٢٠٠٥)

عبدالملك (ت٢١٣هـ)، الحميري ابن هشام أبو محمد، السيرة النبوية لابن هشام، ت الأبياري، ج ٢ (١٩٥٥)

جعفريان، رسول، سيرة سيد الأنبياء والمرسلين (٢٠٠٥)

شعبان، محمد عبد الحي محمد، تاريخ صدر الإسلام والدولة الأموية، ٢٠٠٨

على، المتقي الهندي، علاء الدين، كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، صححه: الشيخ صفوة السقا، ط٥، ٦٢ (مؤسسة الرسالة)

الحلبي علي بن إبراهيم بن أحمد، أبو الفرج، نور الدين ابن برهان الدين (ت ١٠٤٤هـ)، السيرة الحلبية ، إنسان العيون في سيرة الأمين المأمون، ط٢ ج٢ (دار الكتب العلمية ، بيروت)

البخاري محمد بن إساعيل، صحيح البخاري (دار ابن كثير)

الدِّيار بَكْري حسين بن محمد بن الحسن [ت ٩٦٦هـ]، تاريخ الخميس في أحوال أنفس النفيس، ج١ (المطبعة الوهبية، مصر - ١٢٨٣ هـ (وصورتها دور نشر مثل دار صادر - بيروت))

