

مجلة علمية نصف سنوية محكمة تعنى بالسيرة النبوية وأدبياتها

تنشــر البحـــوث بثــلاث لغــــات: العـربية، والإنكليـزية، والفـرنسية

تصدر عن العتبة العباسية المقدسة دار الرســــــول الأعظمﷺ

السنة الخامسة.. المجلد الخامس.. العدد التاسع لسنة Δ۲۰۲۵ لسنة Δ۲۰۲۵











تتضمن ارجاعات ببليوجرافية.

النص باللغة العربية ؛ ومستخلصات باللغة العربية.

ISSN: 2789-4290

1. محمد (صلى الله عليه وآله وسلم)، نبي الاسلام، 53 قبل الهجرة- 11 هجري--دوريات. 2 .السيرة النبوية--دوريات. 3. كارليل، توماس،1795-1881. كتاب الابطال. 4. الاسلام والاستشراق والمستشرقون. أ. العتبة العباسية المقدسة. دار الرسول الأعظم صلى الله عليه وآله وسلم (كربلاء، العراق). ب. العنوان.

#### LCC: BP75.2 N335 2025 VOL. 5 NO. 9

مركز الفهرسة ونظم المعلومات التابع لمكتبة ودار مخطوطات العتبة العباسية المقدسة الفهرسة أثناء النشر



ردمد: ۲۷۸۹ - ۲۷۸۹ ردمد الالكتروني: ٢٧٨٩ - ٢٧٨٩

المكتبة الوطنية / الفهرسة اثناء النشر

رقم الايداع في دار الكتب والوثائق العراقية في بغداد (٥٧٦) لسنة (٢٠٢٢م)

الرمز البريدي للعتبة العباسية المقدسة: ٥٦٠٠١

صندوق البريد (ص.ب) :۲۳۲

كربلاء المقدسة / جمهورية العراق

Tel: +964 760 235 5555 http://daralrasul.com

Email: daralrasul@alameedcenter.iq







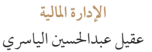


الانبياء (١٠٧)



هيأة التحرير

البحريـن جـــــامعة البحريــــن/ استشــارى إدارة أعمــال وإدارة مــوارد بشــرية العيراق أ.د. جــــواد النصـــر الله جـــامعة البصـــرة/كليــــة الاداب/قســـم التاريخ/التاريـخ الاســلامس أ.د. حسيــــن داخل البهادلي العــــراق الجامعـــة العـــــراقية/كلية الاداب/قسـم التـــاريخ/التاريخ الاســلامس العــراق أ.د. حسيــن على الشرهانـي جامعـة ذي قار/كليـة التربيـة للعلــوم الأنسانية/قســم التاريخ/التاريـخ الاســلامي أ.د. خالــــد محــــرّم لىنيان جامعـة بيـروت الاســلامية / كليــة الشــريعة / قســم التربيــة الاســلامية العــراق جامعـة بغداد/كليـة ابــن رشــد للعلــوم الانسانية/قســم التاريخ/التاريـخ الاســلامس لبنيان أ.د. دلال عبــــــاس الحاميعة اللبينانية / الادب المقيان أ.د. سامى حمود الحاج جاسم العــراق الجامعـة المسـتنصرية/كلية التربية/قسـم التاريخ/التاريـخ الاســلامي أ.د. صاحــــب أبـــو جنـــام العبراق الجـــامعة المستنصـــرية/كليـــة الاداب/قسـم اللغـة العربية/اللغـة العراق أ.د. عبد الجبـار نـاجي الياســـري جامعـة البصـرة/ كليـة الاداب/ قســم التاريخ/التاريـخ الاســلامي العراق جـــــامعة وأســط/كليــــة التـــــربية/قســم اللغـة العربية/اللغـة العــراق ا.د. فلام حســـــن الاســـدي الجــــامعة المسـتنصرية/ كليـة الأداب/ قســم التاريخ/التاريـخ الاســلامس العــراق أ.د. ليـــث قـابـــل الوائـلي جـــامعة كــربلاء/كليـــة التربيـة للعلّـوم الانسانية/قسـم اللغـة العربية/اللغـة أ.د. مهران اسماعيــــــلی استران جامعـة الالهيـات والاديـان / كليـة العقيـدة والاديـان / قسـم الحضـارة الاســلامية الجزائسر أ.د. نـــور الـــدين ابـــو لحية جامعـة بـــاتنة/ كليــة العلـــوم الاســلامية/ قســـم اصـول الديـن العيراق أ.د. هـــاشم داخل الدراجــــ جـــامعة ميســـان/كليـــة التربية/قســم علــوم القرآن/التاريـخ الاســلامى



## الادارة الفنية

م.د.ياسين خضير عبيس حسن علي عبد اللطيف المرسومي

# الموقع الإلكتروني

أ.م.د. محمد محسن العبادي م.د. محمد جاسم عبد ابراهيم عقيل مسلم الخيزاعي

## النشر و التوزيع محمد خليل الاعرجي علي مهدي الصائغ

التصميم حسين عقيل ابو غريب

> الإخراج الطباعي علي ماميثة



## قصيدةٌ نُـؤَرِّخُ فيها مَجَلَّـةَ ((نَبِيُّنَـا))، وهي مجلَّـةٌ عِلْمِيَّـةٌ نصْفُ سَنَويَّةٍ ثُعنَى بالسِّيرِةِ النَّبَويَّـةِ وأدبيَّاتِها تَصدرُ عن دارِ الرسولِ الأعظـم التَّابِعـة إلى العتبـة العَبَّاسـيَّة المقدَّسـة

#### على الصفار الكربلائي

وَهْوَ على أَفْق السَدَّرَي زَاهِ آياتُ ذِكِيِّرِ حَرْفُهَا هَادِرُ ورحمةٌ وَفَيْضُهَا زَاحِسُرُ طه وَفِي محرَابه سَاه وَهْ وَ بِأَخْلَا قِ السِّمَا لَا اللَّهِ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ ا وَجَوُّنَا مِنَ نَشْرِهِ عَاطَّ أو جَاهِلُ أو مُلحِدٌ كَافِ مُكذٍبًا فِهْ وَ إِذنْ خَاسَ يَجِجُبُّــُهُ لَيــــَلُ وَلا ناكـــــَــ بْٱلْصطَٰفَ ي وَهْ وَ لَنَا جَابِ لِ بحَـِق مَــنْ بــه المَــدَى بَاهــــَــ بِالحُجِّــِّجِ الْعُليَــا وَذَٰا وَافِـــ في ظِـل عبَّـاس أتَــى النَّاصِـــ مُتَّعَ في إصْدَارِهَا النَّاظِرُ وَنِّظْمُنا السَّعْيِهَا شَاكِرُ تُكْتَبُ وَالْقَولُ بِهَا سَائِرُ مَصْدِرُ إِشْعَاعٍ وَذًا سَاحِرٍ فَهُ وَ لَهَ اَ طُولَ اللَّهَ يَاشِرُ ( ((نَبيُّنَا عُنْوَانُهِ الظَّاهِ لِللَّاهِ الظَّاهِ لِـرُ))

((1177+ 174

ابن وره ظاهر رُ هي اللَّوحَ غَنَّتْ بَهِ \_\_وَسِرَاجٌ بَيتَرُدَارُ مِسَا وةَ مَــا مثلَـــهُ أسَـوةً ـدْعُو إلى اللِّهَ بجَــوف الدَّجي وَ بَشِيَــَرُ وَنَذِيْــَـرٌ مَعَاً بِرِتُهُ أَرِيـــرَّ عَجَنَّاتِــهِ أَرَيْــرَّ عُذَاتِــهِ اللهَ مَا قَالَ بِحَقِّ الهَادَي وَأَحْمَدُ الْمُحْتَالِ أَبْوِرُ وَمَا اعَلَينَا غَيرُ أَنْ نَهتَ دِي وَنَنْشُ حَرِ السَّعِرَة مَقَرُونَــة وَالْيَصُومَ فِي ظَلَ الْوَقَا وَالْإِبَا ((نَبِيَّنَا)) مَجِلَّةٌ هَاهُنَا ثُ فَي سَيرة خَير الْوَرَي سَي لُغَاتِ ثُلَثَتْ قَدْ بَدَتْ سَي لُغَاتِ ثُلَثَتْ قَدْ بَدَتْ سَيْدً بَدَتْ سَيَةً دَارُ الرَّسُولِ لَهَا وَكَ فَ عَبَّاسَ رِعنَى زَبِرَهَا زِدْ تِسْ عَةً مَجَلَّةٌ أُرَخَتْ:

(9)

+

+

+117))

دليل الباحث

- تعنى المجلة بنشر البحوث الأصيلة التي تتناول بالدراسة شخص النبى الأعظم عليه وسيرته المباركة.

- تخضع البحوث المرسلة إلى التقويم لبيان صلاحيتها للنشر، ولا تعاد إلى أصحابها سواء قبلت أم رفضت.

-تخضع الأبحاث المستلمة لبرنامج الاستلال العالمي (Turnitin).

- تنسيق مصادر البحث يكون وفق تنسيق شيكاغو Chicago البحث يكون وفق تنسيق مصادر البحث يكون وفق تنسيق المصادر.

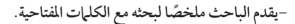
- يُبلُّغ الباحث بالقبول أو الرفض لبحثه من دون ضرورة إبداء أسباب الرفض.

- يلتزم الباحث بمنهج البحث العلمي المتعارف، وأن لا يكون البحث منشورًا سابقًا ويقدم الباحث تعهدا خاصًا بذلك.

-تستقبل المجلة البحوث الكترونيا على الايميل:

daralrasul@alameedcenter.iq و ورقیا بنسخة واحدة مع قرص مــدمج (cd) بخط simpelied Arabic

-ألا يتجاوز عدد كلمات البحث (١٠٠٠) كلـــمة.



-تتضمن الصفحة الأولى من البحث اسم الباحث وعنوانه

(جهة العمل) ورقم الهاتف والبريد الألكتروني.

-إرفاق الـسيرة العلمية للباحث.

- تعبر الأفكار المنشورة في المجلة عن آراء كاتبيها.

-حقوق الطبع والنشر والتوزيع للمجلة او من تخوله.

- يراعى في أسبقية النشر تاريخ تقديم البحث مع مراعاة سياسة المجلة في تنوع البحوث المنشورة.

MEXEMEXEM

## للتواصل:

Tel: +964 760 235 5555

Email: daralrasul@alameedcenter.iq





كلمة العدد

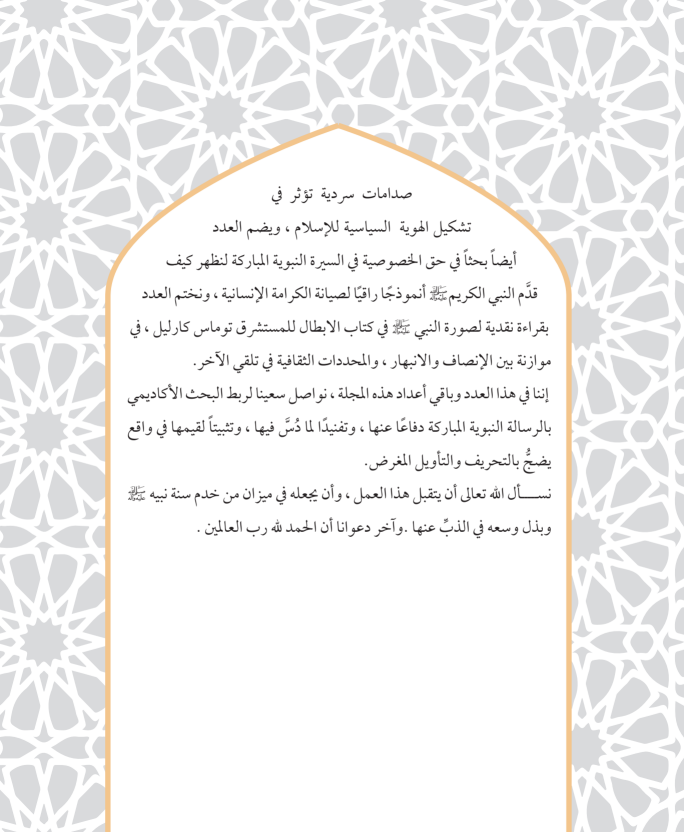


الحميد لله

الذي أرسل نبيَّه بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كلِّه، وكفى به شاهداً ومبشراً ونذيراً، والصلاة والسلام على محمد المصطفى، الذي أضاءت نبوته العقول، وارتفعت برسالته القيم، وعلى آله الميامين وصحبه المنتجبين.

في كل عدد من مجلة نبينا عَنَيْلَة ، نجدد الوصل مع السسيرة النبوية المباركة ، لا بوصفها سرداً ماضوياً فحسب ، بل بوصفها معيناً متجدداً للفهم ، وساحة للتأمل ، وميداناً للمراجعة والتحليل العلمي، في وجه ما يثار من إشكالاتٍ أو يطرح من تصورات مغلوطةٍ أو مؤدلجة .

وفي هذا العدد التاسع، نسلط الضوء على محاور متعددة تعيد مساءلة السيرة النبوية المباركة في ضوء المعاني الشرعية والسياسية والاجتهاعية والفكرية. ففي بحث الهجرة النبوية نعيد قراءة هذه الحادثة المؤسسة في ضوء المفهوم الشرعي والسياسي، لنكشف أبعادها في بناء الدولة وتثبيت الهوية. وفي قراءة نقدية لصورة الرسول الأعظم عليه في الكتابات الغربية حتى زمن الحروب الصليبية، نتبع ملامح التصوير الغربي له، بين التحريف والتوظيف، ونرصد خطورة القراءة المؤدجة للقرارة الكريم والحديث النبوي الشريف وما تفرزه من





المحتويات

١١ الهجرة النبوية المباركة إلى المدينة المنورة - المفهوم الشرعي والسياسي -

أ.د. عبد الكريم خليفة حسن الشبلي / تونس

ورة الرسول الأعظم ﷺ في الكتابات الغربية حتى زمن الحروب الصليبية أ.د. ناصر عبد الرزاق عبد الرحن العنزي/ العراق

١٧ القراءة المؤدلجة للقرآن الكريم والحديث النبوي صدام السرديات والنصوص في تشكيل الهوية السياسية للإسلام

أ.م.د. مجتبى محمدعلي يحيى الحلو/ العراق

٩٥ حق الخصوصية في السيرة النبوية المباركة

د. مشتاق عبدمناف محمدتقى الحلو/ العراق

۱۳۵ محمد رسول الله ﷺ في كتاب الأبطال للمستشرق توماس كارليل – دراسة نقدية –

م. د. آزر عبد الكاظم إسهاعيل السلطاني/ العراق









Journal Homepage: http://nabiyuna.com ISSN: 2789-4290 (Print) ISSN 2789-4304 (Online)



حق الخصوصية في السيرة النبوية المباركة مشتاق عبدمناف محمدتقي الحلوا

ا جامعة حرّان/ كليّة الإلهيات/ قسم العلوم الإسلامية، ايران mushtaq74@gmail.com دكتوراه في السياسة الإيرانية والدراسات الدينية/ مدرس

تاريخ التسلّم: ٨/ ٢/ ٢٠٢٥ تاريخ القبول: ٢٠ / ٢/ ٢٠٢٥ تاريخ النشـر: ١/ ٦/ ٢٠٢٥ السنة(٥) – المجلد(٥) العدد(٩) جمادي الثاني ١٤٤٧هـ

كانون الأول ٢٠٢٥م DOI: 10.55568/n.v5i9.95-133



#### الملخص

يُعدّ حق الخصوصية من القيم الجوهرية التي تكفل حرية الإنسان وتصون كرامته، وقد حظي هذا الحق باهتهام كبير في التشريعات القانونية المعاصرة. إلا أن جذوره تمتد إلى أعمق من ذلك، إذ نجد له أسسًا واضحة في السيرة النبوية التي قدّمت إطارًا عمليًا وأخلاقيًا يضمن حق الخصوصية للأفراد، مستندةً إلى مبادئ الشريعة الإسلامية التي تحفظ كرامة الإنسان وتصون حياته الشخصية. يتناول البحث مفهوم حق الخصوصية في الإسلام عبر دراسة السيرة النبوية، ويستعرض كيف أن النبي محمدًا على قدّم إطارًا عمليًا لحماية هذا الحق في مختلف المجالات. يعتمد البحث على منهجية تحليلية تاريخية قائمة على استقراء السيرة النبوية القرآنية والتاريخية المتعلقة بحق الخصوصية، مع تقديم دراسة تفسيرية لهذه النصوص واستنطاق المصادر التاريخية المتصلة بالسيرة النبوية. كما



يسلّط الضوء على التطبيقات العملية للخصوصية في حياة النبي عَيَالله سواء داخل الأسرة، أم في المجتمع، أم في إدارة شؤون الدولة.

وعن طريق هذا المنهج، يسعى البحث إلى تقديم فهم شامل ودقيق لهذا الحق كما تجلّى في السيرة النبوية، ومن تحليل هذه المعطيات، يحاول رسم رؤية متكاملة حول كيفية إفادة المجتمعات المسلمة الحديثة من القيم النبوية لتعزيز حماية الخصوصية في ظل التحديات الراهنة، ولا سيما في ظل التطور التكنولوجي والتوسع في استعمال وسائل المراقبة الرقمية.

\_\_\_\_\_

الكلمات المفتاحية: السيرة النبوية، حق الخصوصية، الإسلام والقانون، الحقوق الفردية، كرامة الإنسان، حرية الإنسان، الأخلاق الإسلامية.



#### المقدمة:

يُعد الإنسان كائنًا اجتماعيًا بطبيعته، إذ لا يعيش عادة إلا في إطار المجتمع، إلا أنه في الوقت نفسه يسعى إلى إنشاء نطاق خاص به، لا يسمح بدخوله إلا لمن يرتضيه. وتُمثّل الخصوصية أحد الحقوق الأساسية التي يحرص الأفراد على صونها، إذ إن انتهاكها من قبل الأفراد أو المؤسسات، بها في ذلك الحكومات، يشكّل تهديدًا لحرية الإنسان واستقلاليته، وهما عنصران جوهريان في تحقيق الكهال الإنساني وتعزيز التقدم والازدهار. وعليه، فإن ضهان حق الخصوصية يُعدّ انعكاسًا لضهان حرية الإنسان وكرامته. ومع ذلك، فإن إعهال هذا الحق قد يقتضي استثناءات دقيقة، تُضبط وفق معايير شرعية وقانونية محددة، للحيلولة دون استغلاله على نحو قد يُفضى إلى تقويضه.

مفهوم حق الخصوصية وأبعاده:

يُعرَّف حق الخصوصية بأنه حق الفرد في حماية حياته الخاصة، سواء على المستوى المعنوي أم المادي، من أي شكل من أشكال التدخل غير المشروع. ويشمل هذا الحق أبعادًا متعددة، من أبرزها: حماية الحياة العائلية والمساكن ومحتوياتها، بها يضمن حرمة البيوت ومنع انتهاكها.

صون الحرية البدنية والنفسية والفكرية، بما يشمل الحماية من الإكراه أو التعدي على الحريات الشخصية.

الحدّ من التشهير ونشر الأخبار الكاذبة أو استغلال الاسم والسمعة، وهو ما يعزز حماية الهوية الشخصة.

حظر التجسس والمراقبة غير المشروعة، سواء من قبل الأفراد أم الجهات الرسمية، حفاظًا على خصوصية التنقل والاتصال.

ضهان سرية المراسلات والمكاتبات الشخصية، وهو حق أساسي للحفاظ على الاستقلالية الفردية.

منع نشر المعلومات السرية المهنية دون إذن مسبق، لضمان الأمان الوظيفي والمؤسسي.

حماية الفرد من الاستنساخ غير المشروع، مما يعكس احترام الذات الإنسانية وحقوق الفرد في التميّز والتفرد.



## تحديات البحث وأهميته:

يواجه البحث عدة إشكاليات منهجية ومعرفية، من أبرزها:

١. التحدي المفاهيمي: يتمثل في صعوبة إسقاط مفهوم حديث مثل «الخصوصية» على سياق تاريخي كالسيرة النبوية؛ نظرًا لاختلاف السياقات الزمنية والاجتماعية بين الماضي والحاضر.

٢. ندرة الدراسات السابقة: حيث يُلاحظ قلة الأبحاث التي تناولت هذا الموضوع من منظور إسلامي، مما يجعل البحث في هذا المجال تحديًّا يستلزم استقراءً دقيقًا للنصوص والمصادر الإسلامية، مع تحليلها في ضوء المستجدات المعاصرة.

لذا، تبرز الحاجة إلى دراسات موسعة تمهد الطريق نحو تقنين هذا الحق الجوهري بها يضمن حمايته ويعزز مكانته في النظم القانونية الإسلامية.

إلى جانب ضرورة تقنين قوانين لحماية الخصوصية، وسد الثغرات القانونية في هذا المجال، فإن التوعية بهذا الحق - عبر دراسة السيرة النبوية - تلعب دورًا محوريًّا في ترسيخ هذه القيم في الحياة الاجتماعية وتحويلها إلى ثقافة عامة. ويطمح هذا البحث إلى الإسهام في هذا الإطار عبر تقديم فهم أعمق لمفهوم الخصوصية في الإسلام، واستكشاف كيفية توظيفه بوصفه مبدأً أخلاقيًّا وقانونيًّا لمواجهة التحديات المعاصرة، بما يعزز احترام الكرامة الإنسانية ويدعم الاستقرار الاجتماعي.

يؤدي إهمال حق الخصوصية إلى تقويض الشعور بالطمأنينة، وخلق حالة من القلق والتوتر النفسي، مما ينعكس سلبًا على الأفراد والمجتمع بأسره. ومن دراسة السيرة النبوية، يمكن رصد العديد من الشواهد التطبيقية التي تبرز احترام النبي عَيْلِيَّ لخصوصية الأفراد، سواء في نطاق حياته الأسرية، أم في علاقاته الاجتماعية، أم في إدارته لشؤون الدولة.

## أسئلة البحث وفرضيته:

السؤال الأساسي الذي يسعى البحث للإجابة عنه هو: كيف عالجت السيرة النبوية حق الخصوصية في الأسرة والمجتمع الإسلامي آنذاك، وكيف يمكن تطبيق هذه المبادئ في العصر الحديث؟

#### حق الخصوصية في السيرة النبوية المباركة



ومن هذا السؤال الرئيسي تنبثق التساؤلات الفرعية الآتية:

- ١. ما تعريف حق الخصوصية، وما هي حدوده في الشريعة الإسلامية والقانون الوضعي؟
- ٢. كيف احترم النبي محمد عَلَيْالاً خصوصية أهل بيته وأصحابه، وما هي أبرز المواقف التي عززت هذا الحق؟
- ٣. كيف أسهمت السيرة النبوية في وضع إطار أخلاقي وقانوني لحفظ الخصوصية داخل المجتمع الإسلامي المبكر؟
- ٤. كيف يمكن توظيف المبادئ النبوية المتعلقة بالخصوصية لمواجهة التحديات المعاصرة، مثل التطور التكنولوجي والانتهاك الرقمي للخصوصية؟

تنطلق هذه الدراسة من الفرضية القائلة بأن السيرة النبوية قدّمت فيها قدّمت إطارًا عمليًّا وأخلاقيًّا يضمن حق الخصوصية للأفراد، مستندةً إلى مبادئ الشريعة الإسلامية التي تحفظ كرامة الإنسان وتصون حياته الشخصية.

### منهجية البحث:

يعتمد البحث على منهجية تحليلية تاريخية قائمة على استقراء السيرة النبوية القرآنية والتاريخية المتعلقة بحق الخصوصية، مع تقديم دراسة تفسيرية لهذه النصوص واستنطاق المصادر التاريخية المتصلة بالسيرة النبوية. وعن طريق هذا المنهج، يسعى البحث إلى تقديم فهم شامل ودقيق لهذا الحق كما تجلّى في حياة النبى عَيْلاً وتعاملاته.

#### محاور البحث:

- ١. تعريف الخصوصية: استعراض التعريفات اللغوية والاصطلاحية في الفقه والقانون.
- ٢. دراسة تشريعات القرآن الكريم في هذا الخصوص، وتطبيقات السيرة النبوية لها على صعيد
   العلاقات الأسرية، والاجتماعية، وإدارة شؤون الدولة.
- ٣. يختتم البحث بعرض ملخص لأهم النتائج التي توصل إليها، بالإضافة إلى تقديم توصيات تسهم في توجيه الدراسات المستقبلية حول هذا الموضوع.



## تعريف حق الخصوصية:

يُعد مصطلح «حق الخصوصية» مفهومًا حديثًا نسبيًّا، إذ لم يرد ذكره بصيغته الاصطلاحية في المصادر الفقهية والتشريعية القديمة، إلا أن مضمونه وجوهره يمتدان إلى العصور الأولى للبشرية، حيث كان الإنسان يسعى دومًا إلى تأمين مساحة شخصية آمنة بعيدًا عن التدخل الخارجي. ومن هنا، فإن حق الخصوصية ليس مجرد مفهوم قانوني معاصر، بل هو حاجة فطرية تستند إلى طبيعة الإنسان وحاجته للاستقلالية.

## المعنى اللغوي للخصوصية:

ترجع أصول كلمة «الخصوصية» في اللغة العربية إلى الجذر «خص»، ويُقال: «خصّ فلانًا برَحْمَتِهِ بالشيء» أي جعله له دون غيره. وقد وردت هذه الدلالة في القرآن الكريم: ﴿... اللهُ يَخْتَصُّ بِرَحْمَتِهِ مَنْ يَشُاءُ ... ﴾ (البقرة: ١٠٥)، حيث يشير الفعل «يختص» إلى فعل التمييز والتفريد بشيء معين دون سواه.

و «الخصوص» نقيضٌ «العموم»، ويُستعمل لوصف ما يقتصر على فردٍ أو مجموعة محددة. ويُقال: «الخاصة» لما يختص به الإنسان لنفسه، ويقال أيضًا: «فلان يخصّ فلائًا»، أي إنه ذو علاقة خاصة و مميزة به ٢.

## الخصوصية بوصفه مفهومًا اصطلاحيًّا:

يُعتقد أن أول من طرح مصطلح «حق الخصوصية» بصيغته القانونية الحديثة هو القاضي الأمريكي توماس إم. كولي (THOMAS M. COOLEY)، وترسّخ استعمال هذا المصطلح لاحقًا بعد المقالة الشهيرة التي كتبها المحاميان الأمريكيان صموئيل دي وارن (.SAMUEL D.) لاحقًا بعد المقالة الشهيرة التي كتبها المحاميان الأمريكيان صموئيل دي وارن (.LOUIS D. BRANDEIS) ولويس دي برانديز (PRIVACY» (حق الخصوصية)، وأسست لفهم قانوني أكثر تطورًا لهذا الحق. "

١ لويس معلوف، المنجد في اللغة والادب والعلوم، ج١، ص ١٨٠-١٨١.

٢ ابن منظور، لسان العرب كلمة 'خصص'.، ج٧، ص ٢٤.

٣ تنوير أحمد بن محمد نذير، حق الخصوصية - دراسة مقارنة بين الفقه الإسلامي والقانون الإنجليزي-، ص ٤٥.



الحاجة للخصوصية لا تقتصر على الفطرة الإنسانية فقط، بل إنها تمتد إلى بعض مظاهر السلوك الحيواني، حيث تسعى الكائنات الحية إلى إيجاد مساحات آمنة تضمن لها الحماية والاستقلالية. وقد ازداد الاهتهام بحق الخصوصية في الفكر القانوني والفلسفي نتيجة تصاعد التركيز على الفردانية واستقلال الإنسان، وهو ما انعكس على الثقافة الحقوقية المعاصرة. ومع تطور التقنيات الحديثة، أصبح اختراق الخصوصية أكثر سهولة، مما زاد من أهمية دراسة هذا الحق من منظور قانوني وأخلاقي؛ لضهان تحقيق التوازن بين حرية الأفراد ومتطلبات المجتمع. أ

ونظرًا للدور المحوري الذي يؤديه هذا الحق في تعزيز استقلالية الإنسان وسعادته، فقد أصبح من بين الحقوق الأساسية التي تحرص الأنظمة القانونية المعاصرة على ضمانها. °

تنقسم الآراء القانونية حول طبيعة حق الخصوصية على اتجاهين رئيسيين:

1. الخصوصية بوصفها امتدادًا لحق الملكية: يرى بعض الفقهاء القانونيين أن حق الخصوصية يشبه حق الملكية؛ نظرًا لكونه يرتبط بامتلاك الفرد لمجاله الشخصي وحماية ممتلكاته المادية والمعنوية.

٢. الخصوصية بوصفها حقًا شخصيًا: في المقابل، يرى اتجاه آخر أن الخصوصية تُعد جزءًا من الحقوق الشخصية؛ نظرًا لارتباطها بجوهر الإنسان وكرامته وحقه في حرية الاختيار والتحكم في بياناته ومعلوماته الشخصية.

بناءً على ما تقدم، تتبنى هذه الدراسة التعريف الآتي لحق الخصوصية: «الخصوصية هي نطاق خاص من حياة الفرد، بناءً على الطبيعة الإنسانية أو العرف أو نتيجة لإعلان مسبق، يتوقع أن يكون فيه بعيدًا عن تدخل الآخرين أو اطلاعهم أو مشاهدتهم له أو للمعلومات المتعلقة به بأي شكل من الأشكال» ٧



٤ باقر انصاري، حقوق حريم خصوصي، ص١-٢.

٥ عبدالرحمن جمال الدين حمزة، الخصوصية وحرية الإعلام - دراسة مقارنة بين القانون الوضعي والشريعة الإسلامية-، ص١٠٥.

٦ حمزة، الخصوصية وحرية الإعلام - دراسة مقارنة بين القانون الوضعي والشريعة الإسلامية-، ص٨٤.

۷ انصاری، حقوق حریم خصوصی، ص ۳۸-۳۹.



## تعريف حق الخصوصية في الشريعة الإسلامية:

لم يرد مصطلح «حق الخصوصية» بصيغته الحديثة في المصادر الفقهية القديمة، إذ إنه مفهوم نشأ حديثًا مع تطور المجتمعات وتعقّد العلاقات الإنسانية. ومع ذلك، فإن جوهر هذا الحق متجذر بعمق في القيم الإسلامية والأحكام الشرعية التي تهدف إلى صيانة الكرامة الإنسانية وحماية الحريات الفردية.

اهتمت بعض الكتابات الفقهية المعاصرة بتحديد مفهوم حق الخصوصية عبر التركيز على مبدأ حرمة الحياة الخاصة للإنسان المسلم، بجميع صورها وأشكالها. ويستند هذا التعريف إلى قاعدة درء المفاسد وجلب المصالح، التي تشكل أساس التشريع الإسلامي في ضهان حقوق الأفراد.^

في المقابل، هناك اتجاه فقهي آخريرى أن حماية الخصوصية تستند إلى المقاصد الكلية للشريعة الإسلامية، والمتمثلة في حفظ الدين، والنفس، والعقل، والمال، والعرض. ويؤكد هذا الاتجاه أن حق الخصوصية يُعدّ جزءًا من هذه المنظومة المقاصدية؛ نظرًا لدوره في تحقيق الأمن والاستقرار النفسي والاجتهاعي. ١٠٩

بناء على كل الاتجاهات، يُعدّ حق الخصوصية امتدادًا لمنظومة الكرامة الإنسانية التي منحها الله سبحانه وتعالى للبشر، كما ورد في الذكر الحكيم: ﴿وَلَقَدْ كَرَّمْنَا بَنِي آدَمَ ﴾ (الإسراء: ٧٠)، حيث تُشير هذه الآية إلى التكريم الإلهي للإنسان، والذي يشمل صون حقوقه الأساسية، بما فيها خصوصيته. وتبعًا لذلك، فإن حماية الخصوصية ليست مجرد مطلب اجتماعي حديث، وإنما هي قيمة أساسية في الإسلام تُعدّ ركنًا جوهريًا في تحقيق سعادة الإنسان وضهان حياته المستقرة.

بناءً على تعريف «حق الخصوصية» في المصادر القانونية، وانطلاقًا من الأسس والمبادئ التي تقوم عليها الشريعة الإسلامية، يمكن تعريف «حق الخصوصية في الشريعة الإسلامية» بأنه: حق الإنسان في صيانة شؤونه الخاصة وحمايتها من اطلاع الآخرين أو تدخلهم دون إذنه أو رضاه،

٨ الدغمي، محمد راكان، حماية الحياة الخاصة في الشريعة الإسلامية (دار السلام للنشر والتوزيع)، ص٥.

٩ حسني الجندي، ضمانات حرمة الحياة الخاصة في الإسلام (دار النهضة العربية)، ص١٢٠.

١٠ الزعبي، علي، حق الخصوصية في القانون الجنائي -دراسة مقارنة-، ط١ (المؤسسة الحديثة للكتاب)، ص١٣٧.



بوصفه جزءًا لا يتجزأ من كرامته الإنسانية التي تحرص الشريعة الإسلامية على حفظها واحترامها. تتمتع بعض الأمور الشخصية بحماية شرعية خاصة، إذ يُعد الاطلاع عليها أو إبلاغ الآخرين بها دون مبرر مشروع من قبيل إشاعة الفاحشة والمنكر، وهو ما حذرت منه النصوص الشرعية. وفي المقابل، فإن القضايا التي يخفيها الأفراد لأسباب شخصية أو يسعون إلى إنكارها وتكذيبها، طالما أنها لا تتعارض مع حقوق الآخرين أو تهدد المصلحة العامة، فهي تحظى بحماية خاصة تُطبق فقط على الشخص المعنى بها. ١١

## مصاديق حق الخصوصية في السيرة النبوية:

يمكن استخلاص العديد من التطبيقات العملية لمبدأ حق الخصوصية من السيرة النبوية. ويمكن تصنيفها على وفق معايير متعددة، إلا أن التقسيم الأكثر ملاءمة لهذا البحث يقوم على مجالين رئيسيين، هما:

١. حق الخصوصية في نطاق الأسرة: يشمل دراسة كيفية تنظيم العلاقات بين أفراد الأسرة، ودور التشريعات النبوية في حماية خصوصية الأفراد داخل الأسرة، بها في ذلك الضوابط المتعلقة بالسلوكيات الخاصة، والمراسلات، والمساحات الشخصية.

7. حق الخصوصية في نطاق المجتمع: يتناول دراسة العلاقات بين الأفراد داخل المجتمع الإسلامي، وكيفية تنظيم الشريعة الإسلامية لاحترام الخصوصية في الحياة العامة، ومنع التعدي على المعلومات الشخصية، والتجسس، ونشر الأسرار دون إذن. كما يشمل موقف الدولة الإسلامية في عهد النبي عَنْ الله تحصوصية الأفراد، والتشريعات النبوية التي أسهمت في تنظيم العلاقة بين الحاكم والمحكوم فيها يتعلق بالخصوصية، بها يشمل سياسات التفتيش والمراقبة، وحماية الحقوق الفردية في إطار المصلحة العامة.



ووضوحه في تحليل تطبيقات الخصوصية في السيرة النبوية. وفيها يأتي أبرز هذه المصاديق:

## حق الخصوصية داخل الأسرة:

تُعدّ الأسرة الوحدة الأساسية في المجتمع الإسلامي، وقد أولى القرآن الكريم والسيرة النبوية اهتهامًا بالغًا بحماية خصوصية الأفراد داخلها. وفي هذا السياق، جاءت التشريعات الإسلامية لضهان عدم التعدي على خصوصية الأفراد داخل المنزل، وتعزيز مبدأ الاحترام المتبادل بين أفراد الأسرة.

وقد أسس النبي عَيْنُ نموذجًا أخلاقيًا وسلوكيًا متكاملًا يُحتذى به في صيانة خصوصية الحياة الزوجية والعائلية، حيث كان تعامله مع زوجاته وأفراد أسرته قائمًا على الرفق والاحترام، مع مراعاة حقوقهم الشخصية، وحفظ أسرارهم، والحرص على عدم انتهاك خصوصياتهم، سواء فيما يتعلق بحياتهم الشخصية، أم بالشؤون الأسرية. وفيها يأتي بعض الجوانب التطبيقية لهذا الحق في السرة النبوية:

## إشعار أهل البيت قبل الدخول:

يؤكد الإسلام ضرورة إعلام أهل البيت قبل الدخول إلى المنزل، منعًا لأي حرج قد يقع نتيجة الدخول المفاجئ، وهو ما يعكس احترام الخصوصية العائلية. لهذا يُؤكّد القرآن الكريم ضرورة احترام مداخل البيوت بوصفها رمزًا للخصوصية، ويُشير إلى أن الدخول إليها يجب أن يكون من أبوابها الأمامية، وليس عبر أي طرق غير لائقة، حيث يقول: ﴿... وَلَيْسَ الْبِرُّ بِأَن تَأْتُواْ الْبُيُوتَ مِن ظُهُورِهَا وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنِ اتَّقَى وَأَنُواْ الْبُيُوتَ مِنْ أَبُوابِهَا...﴾ (البقرة: ١٨٩).

كان العرب قبل الإسلام إذا أحرموا للحج أو العمرة، يتجنبون دخول بيوتهم من الأبواب الأمامية، وبدلًا من ذلك، كانوا يدخلون من الخلف عبر فتحات في الجدران، معتقدين أن ذلك يُعبر عن الورع والتقوى. فجاءت الآية الكريمة لتُنهي هذا التصرف، وتوجههم إلى أن البرّ الحقيقي هو في التقوى، وأمرهم بأن يدخلوا من الباب الأمامي لحفظ حرمة البيت وساكنيه. ١٢

۱۲ مهدی آماده، حمایت از حریم خصوصی.، ص۷۰.



كما وردت في ذلك توجيهات نبوية صريحة، حيث روى أنس بن مالك أن النبي عَيْاللَّهُ قال له: «يَا بُنيَّ إِذَا دَخَلْتَ عَلَى أَهْلِكَ فَسَلِّمْ، يَكُنْ بَرَكَةً عَلَيْكَ وَعَلَى أَهْل بَيْتِكَ». "ا

ورغم أن إلقاء السلام مستحبٌ شرعًا، إلا أن الروايات تؤكد وجود فائدة إضافية تتعلق بحفظ الخصوصية. فقد روي عن الإمام أبي عبد الله الله قوله: «يُسَلِّمُ الرَّجُلُ إِذَا دَخَلَ عَلَى أَهْلِهِ، وَإِذَا دَخَلَ يَضْرِبُ بِنَعْلَيْهِ وَيَتَنَحْنَحُ، يَصْنَعُ ذَلِكَ حَتَّى يُؤْذِنَهُمْ أَنَّهُ قَدْ جَاءَ، حَتَّى لَا يَرَى شَيْئًا يَكُرُهُهُ». ١٠

## الاستئذان قبل الاطلاع على محل النوم:

تناول القرآن الكريم مسألة دخول محل الخلوة والنوم، ووضع لها أحكامًا واضحة: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِيَسْتَأْذِنكُمُ الَّذِينَ مَلَكَتْ أَيُمانُكُمْ وَالَّذِينَ لَمْ يَبْلُغُوا الْحُلْمَ مِنكُمْ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ مِّن قَبْلِ صَلَاةِ الْفَجْرِ وَحِينَ تَضَعُونَ ثِيَابَكُم مِّنَ الظَّهِيرَةِ وَمِن بَعْدِ صَلَاةِ الْعِشَاءِ ثَلَاثُ عَوْرَاتٍ مَّن قَبْلِ صَلَاةِ الْعِشَاءِ ثَلَاثُ عَوْرَاتٍ لَكُمْ ﴾ (النور: ٥٨).

تشير هذه الآية الكريمة إلى وجوب الاستئذان داخل الأسرة في أوقات محددة، وهي الأوقات التي يكون فيها الفرد في حالة من الخصوصية. ويتوجب على الأطفال، وغير البالغين، والماليك الاستئذان قبل الدخول إلى محل نوم الوالدين أو الأفراد البالغين خلال هذه الفترات. ورغم أن الآية الكريمة خصّت الأطفال والماليك بالحكم، إلا أنّه بقياس الأولوية يستدعي أن يكون الوجوب أشد على البالغين. كما أن الآية الكريمة لم تقصر وجوب الاستئذان على غرف النوم، بل أشارت إلى محل النوم بشكل عام، مما يشمل أي مكان يُستعمل للنوم داخل المنزل.

في هذا السياق، يُروى عن النبي الأكرم عَيُّاللَهُ قوله: «إنّما الاستئذان من النّظر» ١٠ أي الغاية من الاستئذان ليست مجرد منع الدخول دون إذن، بل منع النظر أيضًا بأي وسيلة كانت، مما يعكس عمق مفهوم احترام الخصوصية في الإسلام.



١٣ الترمذي.، سنن الترمذي ١٠ بَابُ مَا جَاءَ فِي التَّسْلِيمِ إِذَا دَخَلَ بَيْتُهُ، تحقيق: أحمد محمد شاكر (دار الحديث)، ص٢٨١.

١٤ الطبرسي، علي بن حسن، مشكاة الأنوار في غرر الأخبار، ط ٢ (المكتبة الحيدرية)، ص٩٥.

١٥ قمي مشهدي،محمد، تفسير كنز الدقائق وبحر الغرائب، وزارة الثقافة والإرشاد الإسلامي، ج٩ (، مؤسسة الطبع والنشر، ٢٠٠٩)، ص٢٧٣.



من ناحية أخرى فالاستئذان ليس خاصًا بمحل نوم الأزواج، بل يشمل جميع الغرف داخل المنزل، حتى إن كان الشخص داخل بيته ومسؤولًا عن رعاية أهل بيته. جاء في رواية أن «رجلا قال: يا رسول الله، أستاذن على أمي؟ قال: نعم. قال: إني معها في البيت. قال: استأذن عليها. قال: إني خادمها، أ فأستأذن عليها كلما دخلت؟ قال: أ فتحب أن تراها عريانة؟ قال: لا. قال: فاستأذن عليها» ١٦. وفي رواية مشابهة يأمر النبي عَيْلِيَّ السائل بالاستئذان حين الدخول على أخته. هنا تتضح عليها» ١٦. وفي رواية مشابهة يأمر النبي عَيْلِيَّ السائل بالاستئذان حين الدخول على أخته. هنا تتضح حساسية النبي عَيْلِيَّ على احترام خصوصية أفراد الأسرة من قبيل الأم والأخت أيضًا.

وإذا كان وجوب الاستئذان قائمًا في حق الأم، فمن باب أولى أن يكون مطلوبًا عند دخول غرف الأخوات، والخالات، والعمّات. وينطبق ذلك أيضًا على الفتاة داخل منزلها، إذ ينبغي لها الاستئذان عند دخول غرفة والدها أو أخيها، تأكيدًا على مبدأ الاحترام المتبادل داخل الأسرة.

تعكس هذه التعاليم القرآنية والتوجيهات النبوية أسسًا واضحة لاحترام خصوصية الأفراد حتى داخل الأسرة الواحدة. فالتربية على الاستئذان وضبط حدود الخصوصية تسهم في تعزيز بيئة منزلية قائمة على الاحترام المتبادل، والثقة، والسكينة، مما يسهم في بناء علاقات أسرية سليمة تحترم القيم الأخلاقية والاجتماعية.

## الخصوصية في العلاقات الزوجية:

يُولي الإسلام اهتهامًا بالغًا بخصوصية العلاقة الزوجية، إذ يجب أن تكون هذه العلاقة قائمة على السرية والاحترام المتبادل. ويُعد إفشاء أسرار الحياة الزوجية خرقًا صارخًا للخصوصية، مما قد يؤدي إلى التوتر الأسري، وانعدام الثقة بين الزوجين، وانهيار العلاقة الزوجية.

ورد عن النبي عَيْنَالَة قوله: «إِنَّ مِنْ أَشَرِّ النَّاسِ عِنْدَ اللهِ مَنْزِلَةً يَوْمَ الْقِيَامَةِ، الرَّجُلَ يُفْضِي إِلَى المُرَأَتِهِ، وَتُفْضِي إِلَيْهِ، ثُمَّ يَنْشُرُ سِرَّهَا» ٧٠. وفي الحديث يؤكد النبي أن أسرار العلاقة الزوجية من أعظم الأمانات.

١٦ السيوطي، عبد الرحمن، الدر المنثور في التفسير بالمأثور، ج ٥ (: مكتبة آية الله العظمي المرعشي النجفي)، ص٥٧.

١٧ مسلم، صحيح مسلم٢١ بَابُ تَحْرِيم إِفْشَاءِ سِرِّ المُرْأَةِ، ج٢، ص١٠٦٠.



كذلك مقتضى المعاشرة بالمعروف التي أمر بها القرآن (النساء: ١٩) وحثّ عليها النبي حتى في خطبة حجة الوداع، يعكس مدى اهتهام الإسلام بصيانة الحياة الزوجية وحمايتها من أي اختراق. احترام الخصوصية في الحوادث المحرجة:

يُظهر السلوك النبوي في العديد من المواقف حرصه الشديد على احترام خصوصية أفراد أسرته، ولا سيها فيها يتعلق بالقضايا الحساسة أو المحرجة. ومن أبرز الأمثلة على ذلك حادثة الإفك، حيث اتُهمت إحدى أمهات المؤمنين باتهامات باطلة، إلا أن النبي عَنِيه تعامل مع الأمر بحكمة وصبر بالغين، دون أن يستبق الحكم أو ينشر تفاصيل القضية. بل انتظر الوحي ليحسم المسألة، حيث جاء الوحي بتبرئتها: ﴿إِنَّ الَّذِينَ جَاءُوا بِالْإِفْكِ عُصْبَةٌ مِّنكُمْ لَا تَحْسَبُوهُ شَرًّا لَكُم بَلْ هُو حيث جاء الوحي بتبرئتها: ﴿إِنَّ الَّذِينَ جَاءُوا بِالْإِفْكِ عُصْبَةٌ مِّنكُمْ لَا تَحْسَبُوهُ شَرًّا لَكُم بَلْ هُو خَيْرٌ لَّكُمْ لِكُلِّ المْرِئِ مِّنهُم مَّا اكْتَسَبَ مِنَ الْإِنْمِ وَالَّذِي تَولًا كِبْرُهُ مِنهُمْ لَهُ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ (النور: خيرٌ لَكُمُ لِكُلِّ المُرئِ مِنهُم الكُون النبي عَنها والنبي عَنها النبي عَنها والنبي عَنها والنبي عَنها والنبي عَنها والنبي عَنها النبي عَنها والنبي عَنها والنبي عَنها والنبي عَنها والنبي عَنها والنبي عنها النبوي يؤسس لقاعدة أخلاقية واجتهاعية ترفض التشهير أو النيل من كرامة الأفراد عبر نشر الاتهامات دون دليل، وهو ما يُعدّ مبدأ أساسيًا في حماية الخصوصية كرامة الأفراد عبر نشر الاتهامات دون دليل، وهو ما يُعدّ مبدأ أساسيًا في حماية الخصوصية وتعزيز العدالة الاجتاعية.

## تخصيص أماكن عيش مستقلة للزوجات:

حرص النبي عَيُّا على توفير أماكن سكن مستقلة لكل زوجة، لهذا كان لكل واحدة منهن حجرتها الخاصة، تعيش فيها، منفصلة عن حجرات ضرائرها. رغم بساطتها وتواضعها، إلا أنها كانت توفر لكل زوجة خصوصيتها واستقلاليتها، مما أتاح لهن إدارة شؤونهن الشخصية بعيدًا عن التداخل مع الأخريات.

من الموجز الذي مضى يتضح لنا أنَّ النبي محمدًا عَيْنَا الله المرار المرار الله المرار الله المرار الله المرار الله المرار واحترام المساحات الشخصية داخل الأسرة. كان منهجه نموذجًا



تربويًّا يعزز قيم الستر والاستقرار العائلي. كما علّم الأمة أهمية حفظ الأسرار العائلية، محذرًا من كشف الأمور الخاصة؛ لما في ذلك من انتهاك للخصوصية وإضعاف للروابط الأسرية.

## حق الخصوصية في المجتمع:

لا يقتصر مفهوم حق الخصوصية في المجتمع على العلاقة بين الأفراد داخل المجتمع فحسب، بل يمتد ليشمل علاقة المؤسسات والسلطات الحاكمة بالفرد أيضًا. فبسبب القوة والسلطة التي تمتلكها الحكومات، يكون انتهاك خصوصية المواطنين من قبلها أكثر خطورة وتأثيرًا، مما يستدعي وضع ضوابط تحمى الأفراد من التجسس والتعدى غير المشروع على حياتهم الشخصية.

ترتكز الشريعة الإسلامية في تعاملها مع الأفراد على مبدأ «أصل البراءة»، وهو قاعدة قانونية وأخلاقية تمنح الإنسان حصانة ضد الظلم والتعدي والتدخل غير المبرر في حياته الشخصية. وينطبق هذا المبدأ على البراءة من المسؤوليات الشرعية والقانونية ما لم يثبت الدليل، وهو ما يعزز حماية حقوق المواطنين في القضاء، والمعاملات، والحقوق العامة.

وتأكيدًا على ذلك، نهى القرآن الكريم عن إصدار الأحكام دون علم أو التسرع في اتهام الآخرين، حيث قال: ﴿وَلاَ تَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُولئِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْؤُولاً ﴾ (الإسراء: ٣٦). توضح هذه الآية أن نشر الاتهامات دون دليل، والتدخل غير المشروع في شؤون الآخرين تعد انتهاكات صريحة لحقوق الأفراد وخصوصياتهم. ^ \

مبدأ «عدم ولاية إنسان على آخر» أيضًا يصون الإنسان من تدخلات الآخرين في شؤونه؛ لأن التدخل في شؤونه الخاصة يمثل شكلًا من أشكال فرض الولاية التي نهى عنها الإسلام. ١٩

حماية الخصوصية تعزز الاحترام المتبادل والثقة بين أفراد المجتمع، وتدفع نحو التعاون والالتزام بالقيم الأخلاقية. ومن الأمثلة البارزة على ذلك من سيرة النبي، الرواية التي تقول: «كُنَّا نُسَافِرُ مَعَ النَّبِيِّ عَيْلًا فَكُمْ يَعِبْ الصَّائِمُ عَلَى المُفْطِرِ، وَلَا المُفْطِرُ عَلَى الصَّائِمِ» ٢٠



۱۸ جبرانی، عطیه، جایگاه حریم خصوصی در حقوق کیفری ایران و فرانسه، پایان نامه کارشناسی ارشد رشته حقوق، گرایش حقوق جزا و جرم شناسی (دانشگاه مفید، ۱۳۸۷)، P. ف۲، ب۱.

۱۹ أبو القاسم،نقیبی، حریم خصوصی در مناسبات و روابط اعضای خانواده، دو فصلنامه فقه و حقوق خانواده (ندای صادق)، شاره ۵۲، P، ۰۵. ص ۱۸-۱۷ .

۲۰ البخاري، صحيح البخاري، ج ٣، ص٢٢٣.



يعكس هذا الحديث حرص النبي عَيْلاً على عدم التدخل في الأمور الشخصية للأفراد، وعدم فرض الآراء على الآخرين، واحترام اختلافاتهم في العبادات والسلوكيات، ما دام ذلك في إطار المباح شرعًا.

وفيها يأتي بعض الجوانب التطبيقية لهذا الحق في السيرة النبوية:

## لزوم احترام مكانة الأشخاص:

تُشير هذه الآية إلى أن رفع الصوت فوق صوت النبي عَيْلاً أو الجهر بالكلام أمامه دون احترام قد يُؤدي إلى إحباط الأعمال دون أن يشعر الإنسان بذلك. فالتعامل مع النبي عَيْلاً يجب أن يكون مبنيًا على الأدب والوقار والتواضع، وهذا مما يُميز أهل التقوى عن غيرهم. حتى أن النبي الكريم عَيْلاً، من باب الشفقة والرحمة، كان يحرص على أن يكون صوته أعلى من صوت من يخاطبه؛ وذلك حتى يُزيل عنهم الوعيد الإلهي بإحباط الأعمال. ١٦

وفي آية أخرى، يُنتقد الذين ينادون النبي من وراء الحجرات دون انتظار خروجه إليهم، إذ يعدُّ القرآنُ ذلك قلة تعقل: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُنَادُونَكَ مِن وَرَاءِ الحُجُرَاتِ أَكْثُرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ، وَلَوْ أَنَّهُمْ عَنْ اللَّهُ عَفُورٌ وَرَاءِ الحُجُرَاتِ أَكْثُرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ، وَلَوْ أَنَّهُمْ صَبَرُواْ حَتَّى تَخْرُجَ إِلَيْهِمْ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ وَاللهُ عَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴿ (الحجرات: ٥).

على الرغم من أن هذه الآيات تتحدث عن وجوب احترام مقام النبوة، إلا أنه يمكن الإفادة

٢١ البحراني، هاشم، البرهان في تفسير القرآن، ج ١ (مؤسسة البعثة، مركز الطباعة والنشر). . ٢٩٧



من هذا المبدأ في ضرورة احترام الآخرين، ولا سيها من لهم مكانة خاصة وحقوق علينا، مثل الوالدين، والمعلم، والعلماء، وكبار السن، إلخ.

## الحفاظ على سمعة الأفراد:

تُبيّن الآية الكريمة: ﴿إِن تُبْدُوا الصَّدَقَاتِ فَنِعِيًا هِيَ وَإِن تُخْفُوهَا وَتُؤْتُوهَا الْفُقَرَاءَ فَهُو خَيْرٌ لَّكُمْ وَيَكُمُّ وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ (البقرة: ٢٧١) أن إخفاء الصدقة عند إعطائها للفقير مباشرة هو الأفضل، لما في ذلك من حفظ لمشاعره وصيانةٍ لخصوصيته، حيث لا يشعر بالحرج أو الخجل أمام الآخرين.

تُعد حماية سمعة الأفراد من القيم التي حرص النبي محمد عَيْلاً على ترسيخها في المجتمع الإسلامي. فقد كان يُدرك أن سوء الظن وانتشار الشائعات قد يُلحق الأذى النفسي والاجتماعي بالأفراد، مما يستوجب اتخاذ إجراءات استباقية لمنع حدوث أي التباس قد يُفضي إلى تشويه السمعة أو الاتهام بالباطل.

ومن الشواهد البارزة على ذلك، ما رواه الإمام زين العابدين عن أم المؤمنين صفية بنت حُييّ، حيث رَوَتْ: «أَنَّهَا جَاءَتْ رَسُولَ الله عَيْلِيَّةَ تَزُورُهُ وهُو مُعْتَكِفُ فِي المُسْجِدِ فِي الْعَشْرِ الْغَوَابِرِ مِنْ رَمَضَانَ، فَتَحَدَّثَتْ عِنْدَهُ سَاعَةً مِنْ الْعَشَاءِ، ثُمَّ قَامَتْ تَنْقَلِبُ، فَقَامَ مَعَهَا النَّبِيُّ عَيْلِيَّةً يَقْلِبُهَا، حَتَّى رَمَضَانَ، فَتَحَدَّثَتْ عِنْدَهُ سَاعَةً مِنْ الْعَشَاءِ، ثُمَّ قَامَتْ تَنْقَلِبُ، فَقَامَ مَعَهَا النَّبِيُّ عَيْلِيَّةً يَقْلِبُهَا، حَتَّى إِذَا بَلَغَتْ بَابَ المُسْجِدِ الَّذِي عِنْدَ مَسْكَنِ أُمِّ سَلَمَة زَوْجِ النَّبِيِّ عَيْلَةً، مَرَّ بِهَا رَجُلَانِ مِنْ الْأَنْصَادِ، فَسَلَمَا عَلَى رَسُولُ الله عَيْلِيَّةً؛ فَقَالَ لَمُّ ارَسُولُ الله عَيْلِيَّةً؛ وَكُبُرَ عَلَيْهِمَا، فَقَالَ لَمُّ اللَّهُ عَلَى رَسُولُ الله عَيْلِيَّةً بِنْتُ حُييًّ، قَالَ اللهُ عَلَى مَنْ ابْنِ آدَمَ مَبْلَغَ الدَّمِ، وإِنِّ قَالَا: سُبْحَانَ الله، يَا رَسُولُ الله، وَكَبُرَ عَلَيْهِمَا، فَقَالَ: إِنَّ الشَّيْطَانَ يَجْرِي مِنْ ابْنِ آدَمَ مَبْلَغَ الدَّمِ، وإِنِّ خَشِيتُ أَنْ يَقْذِفَ فِي قُلُوبِكُمَا» ٢٢.

يُبرز هذا الموقف حرص النبي عَنْيَالَةَ على حماية سمعة زوجته، وتجنّب أي التباس قد يؤدي إلى سوء الظن، حيث بادر إلى توضيح حقيقة الموقف دون انتظار أي تأويل خاطئ. وهذا السلوك لا

٢٢ ـ البخاري، محمد، صحيح البخاري، وزارة الأوقاف، المجلس الأعلى للشئون الإسلامية، لجنة إحياء كتب السنة، ط٢، ج١٠، ص ٤٤-٤٥.



يقتصر على زوجات النبي عَيْالله فحسب، بل يُمثل قاعدة عامة تُطبَّق على جميع الأفراد الذين قد يجدون أنفسهم في مواقف قد يُساء فهمها.

### النصح بالسرّ:

تجلى في سلوك النبي عَيْشًا حرصه على النصح بالسرّ، وهو من المبادئ التي أسهمت في تعزيز كرامة الصحابة وعدم إحراجهم. إذ كان النبي عَيْشًا عند رغبته في توجيه أحد الصحابة أو نقد سلوك معين يعتمد على طريقة تحفظ كرامته. على سبيل المثال، حين لاحظ النبي عَيْشًا أن أحد الصحابة ربما يحتاج إلى توجيه في أمرٍ معين، أو إذا كَرِهَ من إنسان شيئًا، كان يُعبّر عن ذلك بطريقة مبطنة قائلاً: «مَا بَالُ أَقْوَام يَفْعَلُونَ كَذَا وَكَذَا» ""، دون أن يُحدد اسم الشخص المعني.

ومن الأمثلة الأخرى ما وردعن تعامل النبي عَيْظُةً مع النساء اللواتي كن يسألنه عن بعض الأحكام الخاصة بهن. فقد كان يجيبهن بأسلوب لطيف لا يخدش حياء هن ولا يُحرجهن، ويستعمل الإيهاء والإشارة دون التصريح أحيانًا، وأحيانًا كانت بعض زوجاته تتدخل لتوضيح التفاصيل ٢٠٠. يُستمد من هذا النهج الكثير من الدروس في أساليب التواصل والتوجيه في إطار من الاحترام المتبادل.

### الستر وحفظ الخصوصية:

يُعدّ الستر أحد المبادئ الجوهرية التي تحمي خصوصية الإنسان وجسده من الابتذال، ولذلك جاء الأمر القرآني صريحًا للمؤمنين والمؤمنات بغض البصر وحفظ الفروج: ﴿قُل لِّلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّوا مِنْ أَبْصَارِهِمْ وَيَحْفَظُوا فُرُوجَهُمْ ... (\*) وَقُل لِللمُؤْمِنَاتِ يَغْضُضْنَ مِنْ أَبْصَارِهِمْ وَيَحْفَظُنَ فَيُخَفَظُوا فُرُوجَهُمْ ... (\*) وَقُل لِلمُؤْمِنَاتِ يَغْضُضْنَ مِنْ أَبْصَارِهِنَ وَيَحْفَظُنَ فَيُوجَهُنَ ... ﴾ (النور: ٣٠-٣١).

ولا يقتصر مفهوم الستر على الجسد فحسب، بل يشمل أيضًا حماية الخصوصية البصرية، إذ يُعدّ استراق البصر شكلًا من أشكال التعدي على الخصوصية، تمامًا كما هو الحال في استراق السمع.

٢٣ المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار، ج ٧٧، ب ٦٦ (دار إحياء التراث العربي)، ص٢٢٤.

٢٤ ابن حجاج، مسلم، صحيح مسلم، تصحيح: محمد فؤاد ،كتاب الحيض، حديث ٢١. عبدالباقي، ط١،ج١ (دار الحديث)، ص٢٦١.



حرص النبي عَيْنِ على تعليم الصحابة، رجالًا ونساءً، الفرق بين النظرة العفوية، والنظرة المتعمدة التي تُعدّ انتهاكًا للخصوصية. ومن الشواهد على ذلك ما يُروى عنه عَيْنَ أَنه قال: «يَا عَلِيُّ، أَوَّلُ نَظْرَةٍ لَكَ، وَالثَّانِيَةُ عَلَيْكَ، لَا لَكَ» ٢٠.

وفي حديث آخر يُحذّر النبي عَيْلاً بشدة من التعدّي على الناس بالنظر، حيث قال: «مَنِ اطّلَعَ فِي بَيْتِ جَارِهِ فَنَظَرَ إِلَى عَوْرَةِ رَجُلٍ أَوْ شَعْرِ امْرَأَةٍ أَوْ شَيْءٍ مِنْ جَسَدِهَا، كَانَ حَقّا عَلَى الله أَنْ يُدْخِلَهُ النّارَ مَعَ اللّٰنَافِقِينَ الَّذِينَ كَانُوا يَتَبّعُونَ عَوْرَاتِ النّسَاءِ فِي الدُّنْيَا. وَلاَ يَحْرُجُ مِنَ الدُّنْيَا حَتَّى يَفْضَحَهُ اللهُ، وَيُ الدُّنْيَا مِوْرَتَهُ فِي الْآخِرَةِ، ومَنْ مَلاَ عَيْنَهُ مِنِ امْرَأَةٍ حَرَامًا، حَشَاهُمَا اللهُ يُومَ الْقِيَامَةِ بِمَسَامِيرَ مِنْ نَارٍ وَحَشَاهُمَا نَارًا حَتَّى يَقْضِيَ بَيْنَ النَّاسِ ثُمَّ يُؤْمَرُ بِهِ إِلَى النَّارِ» ٢١. يؤكد هذا الحديث أن التلصص البصري يُعدّ من كبائر الذنوب؛ لما فيه من اعتداء صارخ على حرمة الأفراد وكرامتهم. التلصص البصري يُعدّ من كبائر الذنوب؛ لما فيه من اعتداء صارخ على حرمة الأفراد وكرامتهم، بل لم يقتصر النبي محمد عَيْلًا على النهي عن انتهاك خصوصية الناس أو التعدي على خلواتهم، بل ذهب إلى أبعد من ذلك، إذ شجّع على ستر عوراتهم وصون أسرارهم. والعورة هي كل ما يكره الإنسان إظهاره، سواء كان عيبًا جسديًّا، أو أمرًا قبيحًا يرتبط بخصوصيته. وقد جاء في الحديث الشريف عن النبي يَنْ النبي عَنَا جسديًّا، أو أمرًا قبيحًا يرتبط بخصوصيته. وقد حاء في الحديث الشريف عن النبي عَنْ النبي عَيْلَةً: «من رأى عورة فسترها كان كمن أحيى موءودة من قبرها» ٢٧٠.

من بين السلوكيات التي حنّر منها النبي عَيْلاً تتبع عورات الآخرين، إذ يُعدّ ذلك مظهرًا من مظاهر ضعف الإيهان أو الإسلام. حيث قال عَيْلاً: «يَا مَعْشَرَ مَنْ أَسْلَمَ [أو آمن] بِلِسَانِهِ وَلَمْ يُخْلِصِ مظاهر ضعف الإيهان أو الإسلام. حيث قال عَيْلاً: «يَا مَعْشَرَ مَنْ تَتبَّعَ عَوْرَاتِهِمْ تَتبَّعَ اللهُ عَوْرَتَهُ، وَمَنْ الْإِيهَانَ إِلَى قَلْبِهِ، لَا تَذُمُّوا اللَّه لِمِينَ وَلَا تَتبَّعُوا عَوْرَاتِهِمْ، فَإِنَّهُ مَنْ تَتبَّعَ عَوْرَاتِهِمْ تَتبَّعَ اللهُ عَوْرَتَهُ، وَمَنْ تَتبَّعَ اللهُ عَوْرَتَهُ يَفْضَحُهُ وَلَوْ فِي بَيْتِهِ » ٢٠. فالحديث يشير إلى أن الإسلام الحقيقي لا يقتصر على الاعتقاد الظاهري، بل يجب أن ينعكس على الأخلاق والسلوك، بها في ذلك احترام خصوصية الآخرين.

٢٥ الحرّ العاملي، محمد بن حسن، تفصيل وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة، ط١، (مؤسسة آل البيت)، ج٢٠مس١٩٤.

٢٦ حسن، تفصيل وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة، ج ٢٠، ص ١٩٥.

٢٧ أبو القاسم ،باينده، أبو القاسم، نهج الفصاحة (الكلمات القصار للنبي عَيْلَا )، ط٤ (دنياي دانش)، ص٧٤٥.

٢٨ حسن، تفصيل وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة، ص٢٧٥.



ويُفاد من القواعد الفقهية أن «قاعدة الستر» في الإسلام لها بُعدان أساسيان:

١. البُعد الإثباتي: حيث يُعد السترحقًا مشروعًا وثابتًا، وهو جزء من المنظومة القانونية والأخلاقية في الإسلام.

٢. البُعد الإرشادي: حيث يُشجّع الإسلام المسلمين على ممارسة الستر وحفظ الأسرار؛ لما لذلك
 من دور في تعزيز التماسك المجتمعي، ومنع الفتن والعداوات.

نظرًا لأهمية الستر، فإن الإسلام ينهى عن التحري عن المعاصي التي لم تُعلن، ولا ينبغي للقاضي أو أي شخص مسؤول أن يتجسس أو يحقق في الذنوب التي لم تُجهر، أو لم تُسبب ضررًا عامًّا؛ لأن ذلك يُعدّ تعديًا على حقوق الأفراد وخصوصياتهم.

### منع التشهير وإشاعة الفاحشة:

تحظى بعض مجالات الحياة الخاصة في التعاليم الإسلامية بأهمية كبيرة، بحيث لا يجوز المساس بها حتى بموافقة صاحبها؛ لأن ذلك يُعدّ من إشاعة الفاحشة، وهو سلوك يتنافى مع الكرامة الإنسانية، حتى لو كان صاحبها نفسه ينشرها. ولهذا، تؤكّد التعاليم الإسلامية وجوب ستر العيوب والزلات، سواء كانت تتعلق بالإنسان نفسه أم بغيره.

وقد توعد القرآن الكريم من يُشيعون الفاحشة بين الناس بعقاب شديد: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُحِبُّونَ أَن تَشِيعَ الْفَاحِشَةُ فِي النَّانِيَا وَالْآخِرَةِ ... ﴾ (النور: ١٩).

### بعض الكلام أمانة: ١١

يُعدّ منع الخيانة في الأمانة من المبادئ الأساسية في الشريعة الإسلامية، ولا يقتصر مفهوم الأمانة على الأمور المادية فقط، بل يشمل أيضًا الحديث الخاص والمجالس السرّية، التي هي من الأسرار التي يجب الحفاظ عليها وعدم إفشائها. ويُستدلّ على ذلك بحديث النبي عَيْلاً: «إِذَا حَدَّثَ الرَّجُلُ بِحَدِيثٍ ثُمَّ الْتَفَتَ فَهُو أَمَانَةٌ» ٢٩. فالتفات المتحدث أثناء حديثه دليل على رغبته في إبقاء ما قاله سرَّا، مما يُحرم إفشاؤه دون إذنه.

٢٩ الطوسي، محمد بن الحسن، الأمالي، ط ١ (دار الثقافة، ١٤١٤)، ص٥٣٠.



تؤكد التعاليم النبوية أن المجالس أمانة، ويُحرم إفشاء ما يُقال فيها، باستثناء بعض الحالات التي تتعلق بانتهاك حقوق الآخرين. فقد رُوي عن رسول الله عَيْظَة قوله: «المُجَالِسُ بِالْأَمَانَةِ إِلَّا ثَلَاثَةَ مَجَالِسَ: مَجُلِسٌ اسْتُحِلَّ فِيهِ مَالُ اسْتُحِلَّ فِيهِ مَالُ اسْتُحِلَّ فِيهِ مَالُ حَرَامٌ، وَمَجُلِسٌ اسْتُحِلَّ فِيهِ مَالُ حَرَامٌ بِغَيْرِ حَقِّهِ» "٢.

إضافةً إلى حماية خصوصية الأحاديث والمجالس الخاصة، منع النبي من الجلوس بين متحدثين دون إذنها، لما في ذلك من إمكانية الاطلاع على أمور لا يريدان كشفها. فقد رُوي عن النبي عَيْنَاللهُ قوله: «لَا يُجُلُّسُ بَيْنَ رَجُلَيْنِ إِلَّا بِإِذْنِهَا)». ""

كما أن الاستماع إلى حديث الآخرين دون رضاهم يُعدّ من أشد المحرمات، وتوعد النبي عَيْلاً من يقوم بذلك بأشد العقوبات، حيث قال: «مَنِ اسْتَمَعَ إِلَى حَدِيثِ قَوْمٍ وَهُمْ لَهُ كَارِهُونَ، يُصَبُّ فِي أُذُنَيْهِ الْآنُكُ إِلَى يَوْم الْقِيَامَةِ». ٣ (والْآنُك هو الرَّصَاص).

### صيانة المراسلات الخاصة:

تحظى المراسلات الشخصية والوثائق الخاصة بحماية صارمة في الإسلام، إذ يُعدّ التعدي عليها انتهاكًا للخصوصية، واعتداءً على الحقوق الشخصية. فقد جاء في الحديث الشريف عن النبي عَيْاللهُ: «مَنْ نَظَرَ فِي كِتَابٍ أَخِيهِ بِغَيْرِ إِذْنِهِ فَكَأَنَّمَا يَنْظُرُ فِي النَّارِ». ٣٣

إن تحريم النظر في كتاب الغير (سواء كان ورقيا أم إلكترونيًا أم بأي شكل آخر) دون إذنٍ منه يُمثل مبدأً عامًّا في الشريعة الإسلامية، وهو جزء من الحقوق الأساسية التي تكفل للإنسان حريته وخصوصيته في الاحتفاظ بمعلوماته الشخصية دون تدخل الآخرين.

٣٠ الحسن، الأمالي، ص٥٣.

٣١ أبو داود، سليمان، سنن أبي داود، تحقيق: سيد محمد، ط١، ج٤ (دار الحديث)، ص ٢٠٦٧.

٣٢ حسن، تفصيل وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة، ج١٧ ص ٢٩٨-٢٩٨.

٣٣ النوري، حسين، مستدرك الوسائل ومستنبط المسائل، ١٤٦- باب نوادر ما يتعلق بأبواب أحكام العشرة في السفر والحضر، ط١،ج٩ (مؤسسة آل البيت لإحياء التراث). ص١٥٩



## النهى عن سوء الظن والتجسس والغيبة:

يُعدّ النهي عن سوء الظن والتجسس والغيبة من الأسس الأخلاقية الراسخة في الإسلام، حيث تكرّر هذا النهي في القرآن الكريم والسنة النبوية إلى درجة أصبح معها من البديهيات الأخلاقية التي تحكم السلوك الاجتماعي للمسلمين، قال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اجْتَنِبُوا كَثِيرًا مِّنَ الظَّنِّ إِنَّ بَعْضَ الظَّنِّ إِثْمٌ وَلَا تَجَسَّمُوا وَلَا يَغْتَب بَعْضُكُم بَعْضًا أَيُحِبُّ أَحَدُكُمْ أَن يَأْكُلَ لُحُمَ أَخِيهِ مَيْتًا فَكَرِهْتُمُوهُ وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ تَوَّابٌ رَّحِيمٌ ﴾ (الحجرات: ١٢).

التجسس هو محاولة غير مشروعة للوصول إلى معلومات أو تفاصيل عن الآخرين دون إذنهم. من الجدير بالذكر أن الآية الكريمة لم تحدد مصداقًا خاصًّا لسوء الظن أو لموضوع التجسس، وبناءً على ذلك، فإن حظر التجسس يشمل جميع المجالات، إلا في الحالات التي يجيزها الشرع في إطار ضوابط محددة، مثل تتبع الجرائم التي تمثل خطرًا على المجتمع وفقًا للأحكام الشرعية والقانونية. "توجد إشارة في الآية الكريمة إلى أن التجسس هو إحدى الوسائل التي يستعملها بعض الأفراد لإثبات ظنونهم السيئة. فالنهي عن سوء الظن ليس مجرد توجيه أخلاقي، بل هو إجراء وقائي يهدف إلى حماية حرمة الحياة الخاصة بالأفراد، ومنع تسلل الشكوك التي تؤدي إلى تصرفات غير مشروعة مثل التجسس والافتراء وكشف الأسرار. ""

في الحديث النبوي الشريف أيضا ينهى النبي عَيْالاً عن سوء الظن قبل التجسس: «إِيَّاكُمْ وَالظَّنَّ، فَإِنَّ الظَّنَّ الْفَهُ، لَا تَتَنَافَرُوا، وَلَا تَجَسَّسُوا، وَالظَّنَّ، فَإِنَّ الظَّنَّ اللهُ لَا تَتَنَافَرُوا، وَلَا تَجَسَّسُوا، وَلَا تَتَفَاحَشُوا، وَلَا تَتَنَافَرُوا، وَلَا تَتَحَاسَدُوا، وَلاَ تَتَفَاحَشُوا، وَلاَ تَتَذَابَرُوا، وَلاَ تَتَحَاسَدُوا، فَإِلاَ تَتَفَاحَشُوا، وَلاَ تَتَدَابَرُوا، وَلاَ تَتَحَاسَدُوا، فَإِلاَ تَتَفَاحَشُ وَالْمَانُ الْإِيهَانَ كَمَا تَأْكُلُ النَّارُ الْحَطَبَ الْيَابِسَ». ""

أمّا الغيبة فهي ذكر الآخر بم يكرهه، سواء كان نقصًا فيه أم عيبًا ظاهرًا، بقصد استنقاصه. وقد بيّن الشيخ على المشكيني أن الغيبة لا تقتصر على العيوب الجسدية، بل حتى لو كانت عن نسبه، أو

٣٤ عابديني، مباني روايي حمايت از حريم خصوصي، ص٣٤.

٣٥ أبوالقاسم نقيبي.، حريم خصوصي در مناسبات وروابط اعضاي خانواده، ص١٥.

٣٦ الحميري، عبد الله الإسناد، . . قرب الإسناد، تصحيح: مؤسسة آل البيت، ط١،ج١، ص٢٩.



خلقه، أو فعله، أو قوله، أو دينه، أو دنياه، حتى في ثوبه وداره ودابته، وأنه لا فرق أيضا بين الذكر باللسان أو بغيره، من فعل وحركة وكتابة وغيرها مما يكون مذكّرا للمغتاب بالسوء، فإن الملاك جعله في معرض الذكر في مقابل الغفلة عنه. ٣٧

شدد النبي عَيْسَا على خطورة الغيبة، وبين مدى أثرها السلبي في تماسك المجتمع، حيث قال في حديثٍ صادمٍ يبين شدّة خطورتها: «الغيبة أشد من الزنا، فقيل: يا رسول الله ولم ذلك؟ قال: صاحب الزنا يتوب فيتوب الله عليه، وصاحب الغيبة يتوب فلا يتوب الله عليه حتى يكون صاحبه الذي يجله» ٨٣٠.

يرى السيد موسى الصدر أن طاقة الإنسان وقدرته لا تقتصر على الجوانب الجسدية فقط، كما أن عطاؤه للمجتمع لا يُقاس بقوته المادية. بل قيمة الإنسان في مجتمعه تكمن في كرامته، لا في إمكاناته المادية. فالتاجر، ورجل الدين، والطبيب، والمسؤول، وغيرهم، لا يخدمون المجتمع بقدراتهم الجسدية، بل بكرامتهم وبثقة الناس فيهم. وعندما تفقد فئة من هؤلاء ثقة المجتمع، يصبح دورها غير مؤثر، ولا تعود قادرة على تقديم الفائدة. لذا؛ فإن الثقة المتبادلة بين أفراد المجتمع هي أساس التعاون والتهاسك بينهم. أما إذا انتشرت مظاهر سوء الظن، والغيبة، والافتراء، والانتهامات الباطلة، فإن ذلك يؤدي إلى فقدان المجتمع لطاقاته وانهياره التدريجي. فالغيبة، كما يوضحها القرآن الكريم، تقتل الإنسان اجتماعيًا، لهذا فالقرآن الكريم يشبهها بأكل لحم الأخ الميّت. هذا التشبيه القرآن يعكس خطورة الغيبة بوصفها شكلاً من أشكال الاغتيال الاجتماعي، كما أن الافتراء والبهتان يؤديان إلى تدمير المجتمع من الداخل. فالمجتمع الذي يعتمد على طاقات جميع أفراده والبهتان يؤديان إلى تدمير المجتمع من الداخل. فالمجتمع الذي يعتمد على طاقات جميع أفراده السيئة لا يقتصر على إقصاء الأفراد، بل يمتد ليهدد كيان المجتمع بأسره."



٣٧ علي المشكيني، مصطلحات الفقه ومعظم عناوينه الموضوعية، الغيبة، ص٢٢٦.

٣٨ الطباطبائي، محمد حسين، الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، ط٢،ج١٨ (مؤسسة الأعلمي للمطبوعات)، ص٣٣٤.

٣٩ الصدر، موسى، -المجتمع الصالح- الأخلاق» في موسى الصدر، موسى الصدر والخطاب الإنساني، محاضرات وأبحاث للإمام السيد موسى الصدر، ط١، (مركز الإمام موسى الصدر للأبحاث والدراسات، ٢٠٠٩)، ص ٣٧٣-٣٧٥.



ولا يقتصر هذا التحريم على الأفراد فقط، بل يمتد أيضًا إلى المؤسسات والحكومات، حيث لا يجوز لأي سلطة أن تتعامل مع الأفراد بناءً على سوء الظن دون دليل شرعي واضح. وقد طبّق النبي عَيْلاً هذا المبدأ بشكل صارم حتى في حق نفسه، حيث قال: "إنّي لم أومر أن أنقب على قلوب النّاس ولا أشقّ بطونهم». "

حتى في الحالات التي قد تقتضي فيها الضرورة قيام الحكومة أو الأجهزة القضائية بالتجسس على شخص معين لأسباب أمنية أو قانونية، فإن ذلك لا يجوز إلا في حالات استثنائية، ووفق ضوابط قانونية صارمة، وإذن قضائي واضح. وينبغي ألا تتحول الرقابة الأمنية إلى قاعدة عامة، بل تبقى إجراء استثنائيًا يخضع لمحددات شرعية وقانونية دقيقة، بحيث لا يُستعمل كأداة لانتهاك الخصوصية أو المساس بحرمة الأفراد بغير حق.

في التشريعات القضائية الإسلامية، يُشترط أن تكون الشهادات والاتهامات موثوقة ومستندة إلى أدلة، وليس إلى التجسس أو التلاعب بالمعلومات الشخصية.

هذا الأصل لا يراعى في ظروف السلم فقط، بل حتى في ظرف الحروب والأزمات. عندما كان النبي يرسل السرايا، يدعوهم ويجلسهم أمامه ويوصيهم قائلاً: «... لاَ تَغُلُّوا وَلاَ ثُمُّلُّوا ...». الاَ وَجوب حفظ أسر ار الأفراد والدولة:

لم يقتصر النبي محمد عَنِيا على النهي عن التجسس فحسب، بل ذهب إلى ما هو أبعد من ذلك، إذ ألزم الأفراد والدولة بضرورة حفظ الأسرار، خاصة فيها يتعلق بالأمور الأمنية والعسكرية؛ لما في ذلك من حماية للمجتمع واستقراره.

فالحكومة مسؤولة عن حماية المعلومات الحساسة، وعدم نشرها بشكل عشوائي أو غير مسؤول، ولا سيها فيها يتعلق بالأمن القومي، والخطط العسكرية، والقضايا الاستراتيجية.

وقد وجّه القرآن الكريم المسلمين إلى ضرورة إحالة الأمور الأمنية إلى القيادات العليا، وعدم



<sup>·</sup> ٤ القاسم، نهج الفصاحة (الكلمات القصار للنبي عَنْوَالله)، ص٣٤٨.

٤١ الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي، تصحيح: دار الحديث، ط١،ج٩ (دار الحديث، كِتَابُ أَلْجِهَادِ، بَابُ وَصِيَّةِ رَسُولِ الله)، ص ٤٠٨-٤٠٩.



التسرع في نشر المعلومات: ﴿ وَإِذَا جَاءَهُمْ أَمْرٌ مِّنَ الْأَمْنِ أَوِ الْخُوْفِ أَذَاعُوا بِهِ وَلَوْ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أُولِي الْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ الَّذِينَ يَسْتَنبِطُونَهُ مِنْهُمْ ﴾ (النساء: ٨٣).

كان النبي محمد عَيْلاً يُطبّق هذا المبدأ بحرص شديد، ويتجلى ذلك في غزواته ومعاركه، حيث كان يحافظ على سريّة الخطط الحربية، ولا يُفصح عن الوجهة النهائية أو التفاصيل العسكرية إلا لعدد محدود من أصحابه، حتى اللحظة الأخبرة.

كذلك كان من أسباب نجاح الدعوة الإسلامية أن رسول الله عَيْالَة بدأ سرًا واستمرت دعوته السريّة ثلاث سنوات. وهجرته عَيْالَة من مكة إلى المدينة درس في السريّة والأمن والكتمان حتى بلغ المدينة بسلام.

روي عن أمير المؤمنين (إلى أنّه قال: «وَإِنَّ رَسُولَ اللهِ كَانَ كُلَّمَ أَرَادَ غَنْوَةً وَرَّى بِغَيْرِهَا إِلاَّ غَزَاةَ تَبُوكَ فَإِنَّهُ عَرَّفَهُمْ أَنَّهُ يُرِيدُهَا "٢٤.

تعد غزوة فتح مكة مثالًا بارزًا في التخطيط الأمني، حيث أدت الإجراءات السريّة إلى تحقيق المفاجأة وفتح مكة بلا قتال.

وقد استعمل الرسول عَيْالله «الرسالة المكتومة» مراعاة للسِّرِية والأمن، فقد بعث النبي عَيْالله سَرِيَّة من المهاجرين، قوامها اثنا عشر رجلا بقيادة عبد الله بن جحش الأسدي في مهمة استطلاعية في شهر رجب من السنة الثانية للهجرة، وسلمه رسالة (مكتومة) تحتوي على تفاصيل المهمة، وأمره ألا يفتحها إلا بعد أن يسير يومين. "أ

# لزوم احترام حرية الناس الدينية والعقدية:

يؤكد القرآن الكريم مبدأ حرية الاعتقاد الديني: ﴿لَا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ قَدْ تَبَيَّنَ الرُّشْدُ مِنَ الْخُيِّ (البقرة: ٢٥٦)، وينهى بوضوح عن إرغام الناس على الإيبان أو إدخالهم في الدين بالإكراه: ﴿وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَآمَنَ مَنْ فِي اَلْأَرْضِ كُلُّهُمْ جَمِيعاً أَفَأَنْتَ تُكْرِهُ اَلنّاسَ حَتّى يَكُونُوا

٤٢ المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار، ج ٢١ (دار إحياء التراث العربي)، ص ٢٣٧.

٤٣ حوّى، سعيد، الأساس في السنة وفقهها - السيرة النبوية، ط٣،ج١ (دار السلام)، ص٤٣٣.



مُؤْمِنِينَ ﴾ (يونس: ٩٩). سُئل الإمام الرضا بين عن معنى هذه الآية، فذكر أن أمير المؤمنين بين قال: «إِنَّ اَلمُسْلِمِينَ قَالُوا لِرَسُولِ الله عَيْلَةَ لَوْ أَكْرَهْتَ يَا رَسُولَ الله مَنْ قَدَرْتَ عَلَيْهِ مِنَ النَّاسِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ مِنَ النَّاسِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ مِنَ النَّاسِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ مَنْ قَدَرْتَ عَلَيْهِ مِنَ النَّاسِ عَلَى الْإِسْلاَمِ، لَكَثُرَ عَدَدُنَا وَقُوِينَا عَلَى عَدُونَا. فَقَالَ رَسُولُ الله عَيْلَةَ: مَا كُنْتُ لِأَلْقَى الله عَيدُعَةٍ لَمْ عَلَى الْإِسْلاَمِ، لَكَثُر عَدَدُنَا وَقُوِينَا عَلَى عَدُونَا. فَقَالَ رَسُولُ اللهُ عَلَيْهِ: يَا مُحَمَّدُ ﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَامَنَ لَكُمْدُ فَوَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَامَنَ عَلَيْهِ: يَا مُحَمَّدُ ﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَامَنَ مَنْ فِي اللهَ عَلَيْهِ: يَا مُحَمَّدُ ﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَامَنَ مَنْ فِي اللهَ عَلَيْهِ: يَا مُحَمَّدُ ﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَامَنَ مَنْ فِي الْأَرْضِ كُلُّهُمْ جَمِيعاً ﴾ " ''.

لهذا كان النبي عَنِياً يتعامل مع الناس على وفق «ظاهرهم»، دون أن يُفتش في نواياهم أو معتقداتهم الباطنة، كما تجلّى هذا المبدأ في سلوكه مع المنافقين، إذ لم يكن يُحاسبهم إلا على ما يظهر من أفعالهم، ولم يُفتش عمّا في قلوبهم، رغم علمه بحقيقتهم. مما يعكس منهج الإسلام في احترام حرية خصوصية الإنسان في إيهانه واعتقاده.

## منع التجاوز على مقدسات الآخرين وعقائدهم:

عدم انتهاك حرمة مقدسات الآخرين من أهم مظاهر حق الخصوصية، إذ لا يجوز الاعتداء عليها أو تحقيرها. وقد أكد القرآن الكريم هذا المبدأ بقوله: ﴿وَلاَ تَسُبُّوا اللَّذِينَ يَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللهِ فَيَسُبُّوا اللهُ عَدْوًا بِغَيْرِ عِلْمٍ ... ﴾ (الأنعام: ١٠٨). ورد في كتب التفسير أن المشركين خاطبوا النبي عَيْلًا بقولهم: «يا محمد لتنتهين عن سب آلهتنا أو لنهجون ربك! فنزلت الآية. وقال قتادة بن النعمان الأنصاري: كان المسلمون يسبّون أصنام الكفار فنهاهم الله عن ذلك لئلا يسبوا الله فإنهم قوم جهلة». "

كذلك روي عن الإمام الصادق المن أنّه «سئل عن قول النبيّ عَيْالله : «إنّ الشّرك أخفى من دبيب النمل على صفا سوداء في ليلة ظلماء». فقال المن كان المؤمنون يسبّون ما يعبد المشركون من دون الله، فكان المشركون يسبّون ما يعبد المؤمنون. فنهى الله المؤمنين عن سبّ آلهتهم، لكيلا يسبّوا الكفّار إله المؤمنين، فيكون المؤمنون قد أشركوا بالله المنهمن حيث لا يعلمون». أنا

٤٤ الطبرسي، أبو منصور أحمد، الإحتجاج، تحقيق: محمد باقر الخرسان، ط١،ج٢ (نشر المرتضي)، ص ٤١٢.

٥٥ المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار، باب١المبعث وإظهارالدعوة، ج١٥ (دار إحياء التراث العربي)، ص١٥٨.

٤٦ الفيض الكاشاني، محمد، تفسير الصافي، ج ٢ (مكتبة الصدر)، ص ١٤٧.



أكد النبي عَيْلاً ضرورة ضبط اللسان والابتعاد عن إثارة العداوات بين الناس. فقد جاء في الحديث الشريف: «من الكبائر شتم الرجل والديه. قالوا: يا رسول الله، وهل يشتم الرجل والديه؟ قال عَيْلاً: يسب أبا الرجل فيسب أباه ويسب أمه فيسب أمه فيسب أمه». ٧٤

## لزوم الوفاء بالأمانة والعهد والميثاق والعقد، ومنع الخيانة:

لزوم الوفاء بالأمانة والعهد والميثاق والعقد، ومنع الخيانة من المسلمات في الإسلام، وقد وردت فيها آيات مستفيضة، منها: المائدة: ١، الحج: ٣٨، النساء: ٥٨، البقرة: ١٧٧، الرعد: ٢٠ وغيرها، إضافة إلى روايات كثيرة يصعب حصرها.

يمثل الوفاء حماية للخصوصية، في حين إن بعض صور الخيانة تعد انتهاكًا مباشرًا لها، وقد تتجاوز هذه الانتهاكات الاعتداء على الخصوصية لتصبح جرائم. ولوضوح الأمر، ورعاية للاختصار، نتجاوزه.

### النهى عن النميمة والاستهزاء والسبّ والهجاء والقذف واللعن والكذب:

تُعدّ النميمة من الأفعال المحرمة بالأدلة الأربعة: (القرآن، والسنة، والإجماع، والعقل)، وقد صنفتْ ضمن الكبائر؛ نظرًا لما تُحدثه من فساد اجتماعي وانتهاك للخصوصيات.

من الواضح أن أغلب حالات النميمة تتضمن تجاوزًا على خصوصية الإنسان، حيث يجري إفشاء ما لا يرغب الفرد في كشفه، أو نقله بهدف الإيقاع بينه وبين الآخرين.

٤٧ ابن حجاج، مسلم، صحيح مسلم، تصحيح: محمد فؤاد عبدالباقي، ط١، ج١ (دار الحديث)، ص٩٩.

٤٨ المشكيني، مصطلحات الفقه ومعظم عناوينه الموضوعية، ص٥٨٣.

٤٩ مشهدي، محمد، تفسير كنز الدقائق وبحر الغرائب، ج ١٣، ص ٣٨١.



كما يُحنَّر القرآن الكريم من الاستهزاء، واستعمال الألقاب السيئة، واتهام الآخرين بغير حق، (الحجرات: ١١). والنبي نهى عنها حتى في خطبة الوداع. "

يحنّر القرآن الكريم من التهمة الباطلة والافتراء على الأبرياء، ويصف ذلك بأنه إثم عظيم: ﴿ وَمَنْ يَكْسِبْ خَطِيئَةً أَوْ إِثْمًا ثُمَّ يَرْمِ بِهِ بَرِيئًا فَقَدِ إِحْتَمَلَ بُهْتَانًا وَإِثْمًا مُبِينًا ﴾ (النساء: ١١٢). يروى عن شأن نزول هذه الآية أن أحد المسلمين المنافقين سرق واتهم يهوديًّا، فنزلت الآية برّأت اليهودي وألزمت المنافق بجرمه. ١٥

أما السبّ والهجو والقذف، فقد روي عن رسول الله عَيْنَالَة قوله: «سِبَابُ الْمُؤْمِنِ فِسْتُنَ» ٢٠. وقد بلغ النهي عن السبّ حدًّا أمر فيه النبي عَيْنَالَة بعدم سبّ الشيطان، فقال: «لا تسبّوا الشّيطان وتعوّذوا بالله من شرّه» ٥٠.

كما نهى النبي عَيْظَالَهُ عن اللعن، حيث روي عنه: «المؤمن لا يكون لعّاناً» ، وأبى أن يدعو على المشركين، وقال: «إنّى لم أُبعث لعّانًا وإنّما بُعثت رحمة » . .

حتى عد النبي عَيْنَا أَن شرط كهال الإسلام هو أن يسلم المسلمون من لسان الشخص، فقد روي عنه عَيْنَا : «المُؤْمِنُ مَنِ ائْتَمَنَهُ المُؤْمِنُونَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ وَأَمْوَ الهِمْ (وَالْمُسْلِمُ) مَنْ سَلِمَ المُسْلِمُونَ مِنْ يَدِهِ وَلِسَانِهِ ... "٥٠.

أما الكذب، فهو شكل من أشكال الاحتيال والتضليل وانتهاك خصوصية الآخرين. وقد ورد جذر كلمة «كذب» ٢٨٢ مرة في القرآن، جميعها في سياق المنع أو اللذم، أو ذم فاعله، أو وصفه، وأبلغ دليل على كونه انتهاكًا لحقوق الآخرين أن الآية الكريمة تصف فعل الكذب

<sup>•</sup> ٥ الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن.

٥١ هاشم، البرهان في تفسير القرآن، ج ٢، ص ١٧٠.

٥٢ الكوفي الأهوازي، حسين بن سعيد، الزهد، ط٢ (المطبعة العلمية)، ص١١.

٥٣ القاسم، نهج الفصاحة (الكلمات القصار للنبي عَنْوَالله)، ص٦٦٩.

٥٤ الأميني، عبد الحسين، الغدير في الكتاب والسنة والأدب، ط١،ج١١ (مركز الغدير للدراسات الإسلامية)، ص١١٨.

٥٥ الحسين، الغدير في الكتاب والسنة والأدب، ص٣٥٧.

٥٦ الحرّ العاملي، محمد بن حسن، تفصيل وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة، مؤسسة آل البيت، ط١٠ج١٢ (١٥٢- بَابُ تَحْرِيمِ اغْتِيَابِ الْمُؤْمِنِ وَ لَوْ كَانَ صِدْقاً)، ص٢٧٨.



بالظلم: ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِحَنِ افْتَرَى عَلَى اللهِ كَذِباً أَوْ كَذَّبَ بِآيَاتِهِ إِنَّهُ لاَ يُفْلِحُ الظّالُونَ ﴾ (الأنعام: ٢١). الأحاديث التي تنهى عن السبّ والهجاء والقذف تأتي في سياق حفظ كرامة الإنسان. ورغم أن أغلب هذه التعاليم أخلاقية، إلا أنها في الوقت نفسه تُسهم في تهذيب الإنسان، وجعله غير معتدٍ وغير منتهك لخصوصية الآخرين.

## خصوصية البيوت والمساكن والأماكن الخاصة:

سبق أن تحدثنا عن حرمة البيوت بالنسبة لساكنيها، وهنا نتناول حرمتها بالنسبة للمجتمع ومؤسسات الدولة. فعدم احترام حرمة أماكن إقامة الآخرين يؤدي إلى الإضرار بطهارة النفس الإنسانية. لذا، فإن أي شكل من أشكال التجاوز عليها -ولو بالنظر - من أي جهة، بها في ذلك السلطات الحاكمة، يُعد انتهاكًا للخصوصية واعتداءً على أصحابها وساكنيها، ويعد من مصاديق الإيذاء التي تناولها القرآن الكريم والسيرة النبوية.

من مظاهر احترام النبي عَيْلاً لخصوصية أسرته وزوجاته التزامه بحماية حُرمة بيوتهن. فقد كان عَيْلاً يطلب من الناس عدم دخول بيوته دون استئذان، وجاء القرآن ليؤكد ضرورة احترام بيوت النبي، حيث قال: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَدْخُلُوا بُيُوتَ النَّبِيِّ إِلَّا أَن يُؤْذَنَ لَكُمْ ... ﴾ (الأحزاب: ٥٣).

وهذه ليست خصوصية مقصورة على بيوت النبي، بل تشمل جميع البيوت، حيث جاء في الذكر الحكيم: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَدْخُلُوا بُيُوتًا غَيْرَ بُيُوتِكُمْ حَتَّى تَسْتَأْنِسُوا وَتُسَلِّمُوا عَلَى أَهْلِهَا ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ فَإِن لَمَ تَجِدُوا فِيهَا أَحَدًا فَلا تَدْخُلُوهَا حَتَّى يُؤْذَنَ لَكُمْ وَإِن قِيلَ لَكُمُ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ لَوَا فَي لَكُمْ وَاللهُ بِهَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴾ (النور: ٢٧-٢٨).

المقصود بالاستئناس في الآية هو الاستئذان، بحيث يترتب عليه استئناس أهل البيت بوجود الطارق. ويذكر الطبري أن كلمة «تستأنسوا» أصلها من الأنس، بمعنى أن الدخول على أهل البيت دون إذن يُسبب لهم وحشة، ولذلك شُرّع الاستئذان لإزالة هذه الوحشة وإحلال الطمأنينة. تضع هذه الآية قاعدة واضحة لاحترام خصوصية المنازل وأصحابها، إذ يجب على من أراد



دخول بيتٍ غير بيته أن يستأذن من أهل البيت ويُسلم عليهم. وإن لم يرد عليه أحد لا يدخل. وإن كان البيت فارغًا. وينطبق هذا حتى على السلطات الحاكمة. الاستئذان هنا ليس مجرد إجراء شكلي، بل واجب ديني يُعزز من احترام حقوق الآخرين، ويؤسس لقواعد اجتهاعية تضمن حفظ الخصوصية وتجنب انتهاكها.

### آداب الاستئذان:

وردت توجيهات نبوية دقيقة حول كيفية ممارسة الاستئذان، حيث قال الإمام الصادق الله عَنَّ وَجَلَّ، مستشهدًا بسيرة النبي عَيْلاً: "إِذَا إِسْتَأْذَنَ أَحَدُكُمْ فَلْيَبْدَأْ بِالسَّلَامِ، فَإِنَّهُ إِسْمٌ مِنْ أَسْمَاءِ الله عَنَّ وَجَلَّ، فَلْيَسْتَأْذِنْ مِنْ وَرَاءِ ٱلْبَابِ قَبْلَ أَنْ يَنْظُرَ إِلَى قَعْرِ ٱلْبَيْتِ، فَإِنَّ قِيلَ الْمَعْتِنْذَانُ مَنْ أَجُلِ ٱلْعَيْنِ. فَالْيَسْتِنْذَانُ ثَلَاثُ مَرَّاتٍ، فَإِنْ قِيلَ إِذْخُلْ، فَلْيَدْخُلْ، فَإِنْ قِيلَ الرْجِعْ، فَلْيَرْجِعْ. أَوَّ لَمُنَ يُسْمِعُ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ، وَٱلثَّالِيَةُ يَعْتَارُ أَهْلُ ٱلْبَيْتِ، إِنْ شَاءُوا أَذِنُوا وَإِنْ شَاءُوا لَمْ اللّهُ عَيْلًا إِذَا أَتَى بَابَ قَوْمٍ لَمْ يَنْصَرِفْ حَتَّى يُؤْذِنَ بِالسَّلاَمِ ثَلاَثُ مَرَّاتٍ، ينصرف إن لم يسمع الرد بعد المحاولة الثالثة، ولا يقف فالنبي كان يستأذن ثلاث مرّات، ينصرف إن لم يسمع الرد بعد المحاولة الثالثة، ولا يقف مباشرة أمام الباب، بل كان يميل يمينًا أو يسارًا، حتى لا يطّلع على داخل المنزل، وكان يقول: "إنها الاستئذان من النظر "^°.

وفي هذا السياق، حتى من يملك حقًّا للدخول في بيت شخص آخر لا يستثنى من وجوب الاستئذان. كما جاء في الرواية المشهورة عن سمرة بن جندب، حيث قال النبي عَيْاللَّهُ للأنصاري عن نخلة سمرة: «اذْهَبْ فَاقْلَعْهَا وَارْم بِهَا إِلَيْهِ فَإِنَّهُ لَا ضَرَرَ وَلَا ضِرَارَ» ٥٠.



٥٧ ـ النوري، حسين، مستدرك الوسائل ومستنبط المسائل، ط١، ج١٤ (مؤسسة آل البيت لإحياء التراث)، ص ٢٨٤.

٥٨ ابن كثير، إسماعيل، تفسير القرآن العظيم، ت: محمد حسين شمس الدين، ط١، ج٦ (دار الكتب العلمية، منشورات محمد علي بيضون)، ص ٣٤-٣٨.

٥٩ الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي، تصحيح: دار الحديث، ط١،ج٠١،باب، ص ٤٧٦-٤٧٨.



# احترام خصوصية أهل البيت بعد الدخول:

لا يقتصر احترام خصوصية البيوت على الاستئذان فقط، بل يمتد أيضًا إلى كيفية التصرف بعد الدخول، بحيث لا يكون الضيف مصدر إزعاج أو إحراج لأهل البيت. وقد جاءت التوجيهات القرآنية واضحة في هذا السياق: ﴿... وَلَكِنْ إِذَا دُعِيتُمْ فَادْخُلُوا فَإِذَا طَعِمْتُمْ فَانتَشِرُوا وَلا مُسْتَأْنِسِينَ لِقرآنية واضحة في هذا السياق: ﴿... وَلَكِنْ إِذَا دُعِيتُمْ فَادْخُلُوا فَإِذَا طَعِمْتُمْ فَانتَشِرُوا وَلا مُسْتَأْنِسِينَ لِقرآنية واضحة في هذا السياق: ﴿... وَلَكِنْ إِذَا دُعِيتُمْ فَادْخُلُوا فَإِذَا طَعِمْتُمْ فَانتَشِرُوا وَلا مُسْتَأْنِسِينَ لَخِيتٍ إِنَّ ذَلِكُمْ كَانَ يُؤذِي النَّبِيَّ فَيَسْتَحْيِي مِنكُمْ... ﴾ (الأحزاب: ٥٣).

هذه الآية نزلت عندما كان بعض الصحابة يجلسون في بيت النبي عَيْلاً لمدة طويلة بعد تناول الطعام، مستمتعين بالحديث، مما سبب إزعاجًا للنبي وأهل بيته، لكنه عَيْلاً كان يستحي أن يطلب منهم مغادرة بيته. فجاء القرآن ليوضّح أن البقاء في بيت المضيّف يجب أن يكون في حدود معقولة، ولا ينبغي استغلال حياء أهل البيت لإطالة الجلوس دون ضرورة.

ينبّ ه القرآن الكريم (المجادلة: ١١) لأهمية التوسعة في المجالس وعدم التضييق على الآخرين، وحتى القيام عن المجلس ليجلس فيه من هو أحق به علمًا أو تقوى، تأكيدًا للتواضع وإجلال أهل الفضل "

أكثر من ذلك، إذ يُروى عن النبي عَيْلاً أنه قال: «يَنْبَغِي لِلْجُلَسَاءِ فِي اَلصَّيْفِ أَنْ يَكُونَ بَيْنَ كُلِّ إِثْنَيْنِ مِقْدَارُ عَظْم اَلذِّرَاع، لِئَلاَّ يَشُقَّ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ فِي اَخْرِّ». ١٠

النبي عَيالاً هنا يعلّمنا أن نراقب تصرفاتنا حتى لا نزعج من يجلس جنبنا حتى بحرارة أجسامنا.

حفظ حرمة الأسر والعوائل لا يقتصر على منع الدخول إلى مساكنهم أو عدم النظر إليهم من خارج بيوتهم، أو مراعاة حالهم بعد الدخول، بل يشمل أيضًا منع التدخل في شؤونهم الخاصة. كان النبي عَنْ الله عترم حياة الصحابة الشخصية، ولا يتدخل في شؤونهم الخاصة إلا إذا طلبوا منه النصيحة، أو كان الأمر يتعلق بتوجيه ديني. فعلى سبيل المثال، عندما كان بعضهم يستأذنه في الطلاق، لم يعترض عليهم مباشرة، ولم يسألهم عن تفاصيل حياتهم، بل كان ينصحهم بالحفاظ على الخياة الزوجية بأسلوب لطيف وعملى.



١٠ الطباطبائي، محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، ط٢،ج١٩ (مؤسسة الأعلمي للمطبوعات)، ص١٨٨.

٦١ البحراني، هاشم، البرهان في تفسير القرآن، ج٥ (مؤسسة البعثة، مركز الطباعة والنشر)، ص ٣١٨.



## منع أذية الآخرين:

إذا علم الشخص بانتهاك خصوصيته، فلا شك أنه سيتأذى ويتألم، بينها يؤكد الإسلام ضرورة الامتناع عن إيذاء الآخرين بأي شكل من الأشكال. فقد جاء في القرآن الكريم: ﴿وَالَّذِينَ يُؤُونَ الْامتناع عن إيذاء الآخرين بأي شكل من الأشكال. فقد جاء في القرآن الكريم: ﴿وَالَّذِينَ يُؤُونَ اللّهُ عَنْ وَاللَّوْمِنِينَ وَاللَّوْمِنَاتِ بِغَيْرِ مَا اكْتَسَبُوا فَقَدِ احْتَمَلُوا بُهُ تَانًا وَإِثْمًا مُّبِينًا ﴾ (الأحزاب: ٥٨). وعن النبي عَيْنِكَ «من آذاني، ومن آذاني فقد آذى الله» ٢٠٠.

يُظهر النبي عَيْاللَهُ حساسية شديدة تجاه أذية الآخرين حتى بأبسط الأمور، مثل النظرة غير اللائقة، حيث قال: «لَا يَجِلُّ لِمُؤْمِن أَنْ يُشِيرَ إِلَى أَخِيهِ بِنَظْرَةٍ تُؤْذِيه» ٢٠.

كذلك المزاح الذي يؤدي إلى ترهيب الآخرين أو إزعاجهم غير مقبول. يروي الصحابة حادثة كانوا فيها يسيرون مع النبي عَيْالله، فنام أحدهم، فأخذ بعضهم قوسه، وعندما استيقظ فزع، فضحك القوم، فأنكر النبي عَيْالله هذا التصرف وقال: «لا يحلّ لمسلم أن يروّع مسلمًا ٢٠.

نهى النبي عن تشاور نفرين في حضور ثالث؛ لأنه قد يحزنه ° ، أو إحزانه بأي طريقة كانت ٦٠ ، أو إيذاء الآخر بسبب التدخل فيها لا يعنيه. ٧٠

بلغت عناية النبي عَيْلاً بعدم إيذاء الآخرين إلى درجة أنه كان يراعي حتى صوت قراءة القرآن والعبادة كي لا يزعج أحدًا بصوت قرآنه، فقد ورد في رواية: «كان النبي عَيْلاً إذا قام من الليل يقرأ زمزم في قراءته، فقيل يارسول الله لم لا ترفع صوتك بالقرآن؟ قال: أكره أن أوذي رفيقي وأهل بيتي» ٨٠٠. أما إيذاء الوالدين أو الزوج والزوجة والجار، فقد وردت الأحاديث المتواترة في النهي عنه.

٢٢ المتقي الهندي، علاء الدين علي، كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، صححه: الشيخ صفوة السقا، ط٥، ج١٦ (مؤسسة الرسالة)، ص١٠.

٦٣ بن أبي فراس، ورام. تنبيه الخواطر ونزهة النواظر المعروف بمجموعة ورّام، مكتبة الفقيه، ط١، ج١، ص ٩٨.

٦٤ ابن حنبل، أحمد، مسند أحمد بن حنبل، تحقيق: شعيب أرنؤوط، ط١،ج ٣٨ (مؤسسة الرسالة)، ص ١٦٣.

٦٥ ابن أبي جمهور، محمد.، عوالي اللئالي العزيزية في الأحاديث الدينية، ، الفصل الثامن في ذكر أحاديث تشتمل على كثير من الآداب ومعالم الدين، ط١، ج١ (دار سيد الشهداء للنشر)، ص١٤٦.

٦٦ ـ النوري، حسين، مستدرك الوسائل ومستنبط المسائل، ١٢٥ - بَابُ تَحْرِيم إِيذَاءِ اَلْمُؤْمِنِ، ط١،ج٩، (مؤسسة آل البيت لإحياء التراث)، ص٩٩.

٦٧ الكليني، محمد بن يعقوب، الكافي، تصحيح: دارالحديث، ٢٠٤٠ - بَابُ مَنْ يَعِيبُ النَّاسَ، ط١١،ج٤، ص٢٨٤.

٦٨ المتقي الهندي، علاء الدين علي.، كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، صححه: الشيخ صفوة السقا، ط٥، ج٢ (مؤسسة الرسالة)، ص٣١٩.



#### الخاتمة:

حق الخصوصية حاجة فطرية، وانتهاكه يمثل تجاوزًا وظلًا يعرض الأفراد للابتزاز والتعدي على حقوقهم، مما يجعله ضرورة للعدالة والحكم الرشيد. كما أن التمتع بالخصوصية يسهم في تحقيق الاستقرار النفسي والجسدي، مما يعزز بناء أسرة متماسكة ومجتمع منتج وسليم. لذا، يؤكد العقل السليم وسيرة العقلاء ضرورة الاعتراف بهذا الحق وضمانه عن طريق نظام حقوقي متكامل يحمي خصوصية الأفراد. من الشواهد التي أوردناها من القرآن الكريم والسيرة النبوية، يتضح أن النصوص الدينية تؤكد -بتواتر معنوي - حق الخصوصية. وقد استعمل الشارع في بعضها أسلوب النهي والإلزام بترك الانتهاك، وفي بعضها الآخر أسلوبًا إرشاديًا لتأكيد أهمية احترام هذا الحق.

النصوص القرآنية وضعت أسسًا واضحة لحماية الخصوصية، وجعلتها جزءًا من النظام الاجتماعي الإسلامي، بدءًا من حرمة البيوت والاستئذان قبل الدخول، إلى النهي عن التجسس وسوء الظن والغيبة، ومنع إفشاء الأسرار والخيانة، وحفظ الأمانات والعقود والمواثيق. وجسّد النبي عَيْلاً هذه المبادئ عمليًّا في تعامله مع أهل بيته والصحابة، حيث كان نموذجًا في احترام خصوصياتهم، مما يعكس تجسد القيم الإسلامية في الواقع.

لا يقتصر تأثير رعاية حق الخصوصية -بحسب ما وجدناه في السيرة النبوية - على تعزيز العلاقات الاجتماعية، بل يمتد إلى بناء مجتمع متماسك يعكس قيم السلام والأمن والاستقرار. فالالتزام بهذا المفهوم يسهم في ترسيخ أسس العدالة الاجتماعية، حيث يشعر كل فرد بقيمته وأهميته وكرامته وأمنه النفسي والاجتماعي، مما يساعد في القضاء على التمييز والظلم، وتعزيز المساواة والاحترام المتبادل بين أفراد المجتمع، مما يؤدي إلى مجتمع أكثر استقرارًا وانسجامًا.

أثبت البحث صحّة الفرضية التي انطلقنا منها وهي: أنّ السيرة النبوية قدّمت -فيها قدّمت- إطارًا عمليًّا وأخلاقيًّا يضمن حق الخصوصية للأفراد، مستندةً إلى مبادئ الشريعة الإسلامية التي تحفظ كرامة الإنسان وتصون حياته الشخصية.

نختم البحث بذكر أهم الاستنتاجات التي توصلنا إليها، بالإضافة إلى بعض التوصيات لتطبيق مفاهيم الخصوصية في عصر نا الحالي.



#### الاستنتاجات:

خلص البحث إلى أن «حق الخصوصية» في السيرة النبوية يشكل قيمة جوهرية ذات تأثير واسع في المجالات الأخلاقية والاجتهاعية والقانونية. كها تبين أن حمايته ليست مجرد مفهوم نظري، بل جزء من النظام الإسلامي المتكامل الذي يهدف إلى صون كرامة الإنسان وحريته وسلامته، وتعزيز الأمن والاستقرار الاجتهاعي. مما يتطلب من الباحثين توجيه جهودهم نحو فهم تلك الأسس وتفسيرها، وسبل تطبيقها بها يتلاءم مع تحديات العصر الحديث. الذي يتطلب فهمًا متجددًا للمفاهيم الإسلامية في ضوء التحولات الاجتهاعية والتكنولوجية.

أحد الجوانب المهمة التي ينبغي النظر فيها هو كيفية إفادة المجتمعات من مفاهيم الخصوصية في بناء علاقات قائمة على الاحترام المتبادل والثقة. فالتأثير الإيجابي لهذه القيم يمكن أن يمتد إلى الأسرة، والمدرسة، والمجتمع بشكل عام، مما يساعد في إرساء بيئة آمنة تدعم الثقة بين الأفراد وتعزز الوحدة والتماسك الاجتماعي.

ومن الجوانب الأخرى التي تتطلب بحثًا معمقًا، التحديات القانونية والأخلاقية المرتبطة بحق الخصوصية. في عصر التكنولوجيا والمعلومات، باتت المخاوف بشأن انتهاكات الخصوصية أكثر شيوعًا، مما يجعل من الضروري تطوير سياسات واضحة تكرّس حقوق الأفراد وتساعد في حماية معلوماتهم الشخصية. وهذا يحتم الحاجة إلى تكامل الجهود بين المؤسسات التعليمية، والجهات التشريعية، والمنظات غير الحكومية لتعزيز هذا الحق، وضمان التعبير عنه في جميع مناحي الحياة.

من أهم نتائج البحث، اتضاح أن حق الخصوصية في الإسلام والسيرة النبوية لا ينبغي أن يكون موضوعًا للدراسات الأكاديمية فقط، بل هو مسؤولية مجتمعية تهدف إلى تعزيز العدالة، والمساواة، والاحترام المتبادل بين الأفراد، لهذا تتطلب وعيًا عامًّا، وممارسة فعلية في اتجاه بث الوعي وتحفيز النقاشات حول أهمية هذه الحقوق، ودورها في بناء مجتمع أكثر تماسكًا ومرونة، يعطره السلام والإخاء كما أراد له الإسلام.



### التوصيات:

استناداً إلى القيم الإسلامية التي بينها القرآن الكريم، وطبقتها السيرة النبوية المتعلقة بحماية خصوصية الفرد، يمكن اقتراح مجموعة من التوصيات لتطبيق مفاهيم الخصوصية في عصرنا الحالي. هذه التوصيات تتعلق بمختلف جوانب الحياة:

- ١. تعزيز دور الأسرة في تعليم الخصوصية
- تعليم الأطفال حدود الحياة الشخصية واحترام خصوصية الآخرين داخل الأسرة والمجتمع.
  - توعية المراهقين بمخاطر انتهاك الخصوصية، سواء في الحياة الواقعية أم الرقمية.
    - نشر الوعى بأهمية احترام الأسرار الزوجية ودورها في استقرار الحياة الأسرية.
- تشجيع حلّ المشكلات الأسرية داخليًّا دون تدخل أطراف خارجية إلا عند الضرورة القصوى.
- إدراج مفاهيم الخصوصية ضمن برامج الإرشاد الأسري ودورات التأهيل قبل الزواج؛ لتعزيز الثقة والاحترام المتبادل بين الأزواج.
  - ٢. تعزيز الوعى بأهمية حماية الخصوصية في المناهج الدراسية
- إدراج مادة «الأخلاق الرقمية» في المناهج الدراسية، لتعريف الناشئة بآداب استعمال الإنترنت واحترام خصوصية الآخرين.
  - توضيح القيم الإسلامية المستوحاة من السيرة النبوية التي تدعم هذا الحق.
    - ٣. تعزيز دور المؤسسات الدينية والإعلامية في نشر ثقافة الخصوصية
- تنظيم ندوات ومحاضرات دينية توضح القيم الإسلامية المتعلقة باحترام الخصوصية في الحياة الواقعية والرقمية.
- تشجيع وسائل الإعلام على إنتاج محتوى يعزز احترام الخصوصية، ويحذر من العواقب الأخلاقية والقانونية لانتهاكها.
  - ٤. تطبيق الحماية القانونية للخصوصية في بيئة العمل

#### حق الخصوصية في السيرة النبوية المباركة



- تبنى سياسات واضحة تحظر التدخل في الحياة الشخصية للموظفين دون سبب مشروع.
- ضمان سرّيّة البيانات الشخصية للموظفين، ومنع استعمالها أو مشاركتها دون موافقتهم.
- منع الرقابة غير المبررة في أماكن العمل، بها يحقق التوازن بين الإشراف الإداري وحق الموظفين في الحفاظ على خصوصيتهم.
  - مواءمة هذه السياسات مع التشريعات الوطنية والدولية؛ لضمان بيئة عمل تحترم الخصوصية.
    - ٥. تعزيز قوانين حماية الخصوصية الرقمية
    - سنّ تشريعات صارمة لمنع التجسس الرقمي واستخدام المعلومات الشخصية دون إذن.
- فرض عقوبات على الأفراد أو المؤسسات التي تنتهك الخصوصية عبر الإنترنت، بها في ذلك نشر البيانات الشخصية دون موافقة.
  - إلزام الشركات التقنية باحترام خصوصية المستخدمين، وتطوير سياسات تحمى بيانات الأفراد.
- اعتهاد القيم الإسلامية الداعية إلى حفظ الأسرار ومنع التطفل، بوصفها إطارًا أخلاقيًّا وقانونيًّا لحماية الخصوصية الرقمية.
  - ٦. التوفيق بين الخصوصية والأمن العام
  - تحقيق توازن بين حماية الخصوصية، وضمان الأمن العام، على وفق معايير قانونية واضحة.
  - تحديد الحالات الاستثنائية التي تتيح جمع المعلومات الشخصية، مع ضمان عدم إساءة استعمالها.
- إلزام الحكومات والأجهزة الأمنية باحترام خصوصية الأفراد، وعدم اللجوء إلى المراقبة العشوائية.
  - ٧. تنظيم استعمال الكاميرات وأدوات المراقبة
- وضع ضوابط واضحة لاستعمال الكاميرات الأمنية، بحيث تُستعمل فقط في الأماكن الضرورية، دون انتهاك خصوصية الأفراد.
- وضع إشعارات واضحة عند استعمال الكاميرات، مع تحديد من يمكنه الوصول إلى



التسجيلات، ومنع إساءة استخدامها.

- إخضاع أنظمة المراقبة لمراجعة دورية من قبل هيئات مستقلة؛ لضهان توازنها بين الأمن العام وحماية الخصوصية.

- ٨. تشجيع الحكومات على إنشاء مؤسسات لحماية الخصوصية
- إنشاء هيئات وطنية متخصصة لضمان التزام الأفراد، والشركات، والمؤسسات الحكومية بقوانين الخصوصية.
- التحقيق في الشكاوى المتعلقة بانتهاكات الخصوصية، وتقديم الاستشارات القانونية والتوعوية حول حماية البيانات الشخصية.
- إصدار تقارير دورية عن مدى الالتزام بسياسات الخصوصية، واقتراح إصلاحات تشريعية عند الحاجة.
- إطلاق حملات توعوية حول الاستعمال المسؤول لوسائل التواصل الاجتماعي، مع التركيز على منع مشاركة المعلومات الشخصية، أو نشر صور الآخرين دون إذن.
- تشجيع الشركات التقنية على تبني سياسات تحمي خصوصية المستخدمين، وتطوير أدوات لكافحة التنمر الإلكتروني والتجسس الرقمي.

في الختام، نؤكد أن تطبيق هذه التوصيات يعزز إفادة المجتمعات المسلمة من القيم النبوية المتعلقة بحماية الخصوصية، مما يرسخ الاحترام المتبادل والثقة، ويوفر حماية قانونية للأفراد في ظل التعلق بحماية الخصوصية ليست مجرد حقّ فرديّ، بل هي عنصر أساسي في بناء مجتمع آمن ومستقر، يحترم كرامة الإنسان وحقوقه.





المصادر

آماده، مهدی، حمایت از حریم خصوصی.

أحمد، ابن حنبل، مسند أحمد بن حنبل، تحقيق: شعيب أرنؤوط، ط١،ج ٣٨ (مؤسسة الرسالة)

أحمد، الطبرسي، أبو منصور، الإحتجاج، تحقيق: محمد باقر الخرسان، ط١، ج٢ (نشر المرتضي)

إسهاعيل، ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ت: محمد حسين شمس الدين، ط١، ج٦ (دار الكتب العلمية، منشورات محمد على بيضون)

الإسناد، الحميري، عبد الله، . . قرب الإسناد، تصحيح: مؤسسة آل البيت، ط١،ج١

البخاري، صحيح البخاري، ج٣

الترمذي.، سنن الترمذي ١٠ بَابُ مَا جَاءَ فِي التَّسْلِيمِ إِذَا دَخَلَ بَيْتَهُ، تحقيق: أحمد محمد شاكر (دار الحديث) الجندي، حسني، ضانات حرمة الحياة الخاصة في الإسلام (دار النهضة العربية)

الحسن، الطوسي، محمد بن، الأمالي، ط ١ (دار الثقافة، ١٤١٤)

الحسين، الأميني، عبد، الغدير في الكتاب والسنة والأدب، ط١،ج١١ (مركز الغدير للدراسات الإسلامية)

الرحمن، السيوطي، عبد، الدر المنشور في التفسير بالمأثور، ج ٥ (: مكتبة آية الله العظمى المرعشي النجفي) الطباطبائي، محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، ط٢، ج١٨ (مؤسسة الأعلمي للمطبوعات)

القاسم.، نقیبی، أبو، 'حریم خصوصی در مناسبات و روابط اعضای خانواده'، دو فصلنامه فقه و حقوق خانواده (ندای صادق)، شهاره ۹۲، ۲۰. ص ۱۷–۱۸

القاسم، باینده، أبو، نهج الفصاحة (الكلمات القصار للنبي عَيِّلًا)، ط٤ (دنياى دانش)

المشكيني، علي، مصطلحات الفقه ومعظم عناوينه الموضوعية، الغيبة

انصارى، باقر، حقوق حريم خصوصى باقر، المجلسي، محمد، بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار، ج٧٢، ب٦٦ ا (دار إحياء التراث

العربي) ----، بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمة

الأطهار، ج ٢١ (دار إحياء التراث العربي)
——، بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار، باب ١ المبعث وإظهار الدعوة، ج ١٨ (دار إحياء التراث العربي)

تنوير أحمد بن محمد نذير، حق الخصوصية - دراسة مقارنة بين الفقه الإسلامي والقانون الإنجليزي-

حسن، الحرّ العاملي، محمد بن، تفصيل وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة، ط١، ج١٢ (مؤسسة آل البيت)

----، تفصيل وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة، مؤسسة آل البيت، ط١٥٢، ١٢٣ (١٥٢ - بَابُ تَخْرِيمِ اغْتِيَابِ المُؤْمِنِ وَ لَوْ كَانَ صِدْقاً)

حسن، الطبرسي، على بن، مشكاة الأنوار في غرر الأخبار، ط ٢ (المكتبة الحيدرية)

حسين، الطباطبائي، محمد، الميزان في تفسير القرآن، ط٢،ج١٩ (مؤسسة الأعلمي للمطبوعات)

حسين، \_ النوري،، مستدرك الوسائل ومستنبط المسائل، ط١، ج١٤ (مؤسسة آل البيت لإحياء التراث) ———، مستدرك الوسائل ومستنبط المسائل،





١٢٥ - بَابُ تَحْرِيمِ إِيذَاءِ اَلْمُؤْمِنِ، ط١،ج٩، (مؤسسة آل البيت لإحياء التراث)

حسين، النوري،، مستدرك الوسائل ومستنبط المسائل، ١٤٦- باب نوادر ما يتعلق بأبواب أحكام العشرة في السفر والحضر، ط١،ج٩ (مؤسسة آل البيت لإحياء التراث)

حمزة، عبدالرحمن جمال الدين، الخصوصية وحرية الإعلام - دراسة مقارنة بين القانون الوضعي والشريعة الإسلامية-

راكان، الدغمي، محمد، حماية الحياة الخاصة في الشريعة الإسلامية (دار السلام للنشر والتوزيع) سعيد، الكوفي الأهوازي، حسين بن، الزهد، ط٢ (المطعة العلمية)

سعيد، حوّى،، الأساس في السنة وفقهها - السيرة (مكتبة الصدر) النبوية، ط٣،ج١ (دار السلام)

سليهان، أبو داود،، سنن أبي داود، تحقيق: سيد المُرْأَةِ، ج٢ محمد، ط١، ج٤ (دار الحديث)

عابدینی، علی جعفری. عظیم، مبانی روایی حمایت از حریم خصوصی

عطیه، جبرانی،، 'جایگاه حریم خصوصی در حقوق کیفری ایران و فرانسه'، پایان نامه کارشناسی ارشد رشته حقوق، گرایش حقوق جزا و جرم شناسی (دانشگاه مفید، ۱۳۸۷)، ۹. ف۲، ب۱

على . ، المتقي الهندي ، علاء الدين ، كنز العمال في سنن ج ١ الأقوال والأفعال ، صححه: الشيخ صفوة السقا ، ط ٥ ، ج ٢ (مؤسسة الرسالة)

على، الزعبي،، حق الخصوصية في القانون الجنائي -دراسة مقارنة-، ط١ (المؤسسة الحديثة للكتاب)

علي، المتقي الهندي، علاء الدين، كنز العمال في سنن الأقوال والأفعال، صححه: الشيخ صفوة السقا، ط٥، ج١٦ (مؤسسة الرسالة)

فراس، بن أبي، ورام. تنبيه الخواطر ونزهة النواظر المعروف بمجموعة ورّام، مكتبة الفقيه، ط١، ج١ محمد، ابن أبي جمهور،، عوالي اللئالي العزيزية في الأحاديث الدينية، الفصل الثامن في ذكر أحاديث تشتمل على كثير من الآداب ومعالم الدين، ط١، ج١ (دار سيد الشهداء للنشر)

محمد، \_ البخاري،، صحيح البخاري، وزارة الأوقاف، المجلس الأعلى للشئون الإسلامية، لجنة إحياء كتب السنة، ط٢، ج ١٠

محمد، الفيض الكاشاني،، تفسير الصافي، ج ٢ (مكتبة الصدر)

مسلم، ، صحيح مسلم ٢١ بَابُ تَحْرِيمِ إِفْشَاءِ سِرِّ المُرْأَةِ، ج٢

مسلم، ابن حجاج،، صحیح مسلم، تصحیح: محمد فؤاد ، کتاب الحیض، حدیث ۲۱. عبدالباقي، ط۱، ج۱ (دار الحدیث)

مشهدى، محمد، قمى، تفسير كنز الدقائق وبحر الغرائب، وزارة الثقافة والإرشاد الإسلامي، ج٩ (، مؤسسة الطبع والنشر، ٢٠٠٩)

معلوف، لويس، المنجد في اللغة والادب والعلوم،

منظور، ابن، لسان العرب كلمة 'خصص'.، ج٧ موسى، الصدر،، -المجتمع الصالح- الأخلاق» في موسى الصدر، موسى الصدر والخطاب الإنساني، محاضرات وأبحاث للإمام السيد موسى الصدر، ط١،



## حق الخصوصية في السيرة النبوية المباركة

يعقوب، الكليني، محمد بن، الكافي، تصحيح: دار الحديث، ط١،ج٩ (كِتَابُ اَلْجِهَادِ، بَابُ وَصِيَّةِ رَسُولِ الله)

----، الكافي، تصحيح: دار الحديث، ط١،ج٠١ -----، الكافي، تصحيح: دار الحديث ٢٠٤٠ -بَـابُ مَـنْ يَعِيبُ النَّـاسَ، ط١،ج٤ (مركز الإمام موسى الصدر للأبحاث والدراسات، ٢٠٠٩)

نقیبی.، أبوالقاسم، حریم خصوصی در مناسبات وروابط اعضای خانواده

هاشم، البحراني،، البرهان في تفسير القرآن، ج ١ (مؤسسة البعثة، مركز الطباعة والنشر)

